
 

 

 

UNIVERSIDAD AUTÓNOMA DEL ESTADO DE HIDALGO 
 

INSTITUTO DE CIENCIAS SOCIALES Y HUMANIDADES 

 

LICENCIATURA EN CIENCIAS DE LA COMUNICACIÓN 

 

TESIS 

 

VIOLENCIA SIMBÓLICA EN CANCIONES DEL 

GÉNERO REGIONAL MEXICANO. ANÁLISIS 

DESDE LA PERSPECTIVA DE GÉNERO. 

 

PARA OBTENER EL TÍTULO DE 

 

LICENCIADA EN COMUNICACIÓN 

 

PRESENTA 

 

JEAFANETT ABIGAIL PÉREZ GÓMEZ 

 

DIRECTORA 

 

DRA. LAURA GEORGINA ORTEGA LUNA 

 

COMITÉ TUTORIAL 

 

DRA. ROSALÍA GUERRERO ESCUDERO 

 

DRA. SANDRA FLORES GUEVARA 

 

 

 

 

 

PACHUCA DE SOTO, HIDALGO., 2025 





 

2 
 

Dedicatoria 

 

A la Dra. Laura Georgina Ortega Luna, por ser guía, referente y cómplice intelectual en 

este camino. 

 

A la Dra. Rosalía Guerrero Escudero, A la Dra. Sandra Flores Guevara, y al Mtro. José 

Ignacio García Suárez, por su lectura atenta, sus observaciones rigurosas y las valiosas 

aportaciones que enriquecieron este trabajo. Su acompañamiento académico fue 

fundamental para que esta investigación alcanzara la solidez y profundidad que yo 

deseaba. 

 

A mi familia, por su amor incondicional, por creer en mí cuando yo dudaba, y por 

acompañarme en cada paso de este camino. 

 

A mi hija, luz de mis días y razón profunda de esta búsqueda. 

Dedico esta tesis a ti, con la esperanza de que crezcas en un mundo donde ser mujer no 

implique miedo, silencios ni violencia. Que tu camino esté marcado por la libertad de ser, 

de elegir, de habitar tu cuerpo y tu voz sin temor. 

 

Este trabajo nace del deseo de transformar realidades, de cuestionar violencias 

normalizadas, y de sembrar preguntas que incomoden y movilicen. Porque mereces vivir 

en una sociedad que te respete, te escuche y te celebre. 

 

Que cada palabra escrita aquí sea un pequeño paso hacia ese futuro que imagino para ti: 

uno donde la cultura, la música y el pensamiento crítico sean herramientas de resistencia y 

de humanidad. 

 

Gracias por enseñarme, sin saberlo, que investigar también es un acto de amor. 

  



 

3 
 

ÍNDICE 
   

INTRODUCCIÓN ...................................................................................................................... 5 

Antecedentes ...................................................................................................................... 6 

Planteamiento del problema .............................................................................................. 16 

Justificación ...................................................................................................................... 19 

Pregunta ........................................................................................................................... 23 

Objetivo general ................................................................................................................ 23 

Objetivos específicos ......................................................................................................... 23 

Supuesto de investigación .................................................................................................. 23 

CAPÍTULO I.  APROXIMACIONES TEÓRICAS Y CONCEPTUALES: ENTRE LA VIOLENCIA, EL GÉNERO 

Y LA CULTURA ....................................................................................................................... 24 

Estado del arte: lo que se ha dicho y lo que falta por decir. ................................................... 24 

Marco Teórico: Perspectivas y bases teóricas conceptuales para comprender la realidad. ..... 29 

La Violencia más allá de la agresión, un fenómeno social complejo. ..................................... 29 

Violencia de género: comprender para transformar ............................................................. 34 

El Género: claves para entender desigualdades y cambios sociales ...................................... 36 

La Cultura: perspectivas críticas sobre identidad y poder. .................................................... 46 

CAPÍTULO II. DEL RITMO AL DISCURSO: CÓMO LA MÚSICA REPRESENTA Y REPRODUCE LA 

VIOLENCIA. ........................................................................................................................... 50 

Género musical ................................................................................................................. 50 

Violencia en la música ....................................................................................................... 53 

Violencia simbólica en la música ........................................................................................ 56 

Influencia de los medios para difundir música violenta ......................................................... 59 

CAPÍTULO III. MARCO METODOLÓGICO PARA EL ESTUDIO DE REPRESENTACIONES VIOLENTAS 

EN DISCURSOS MUSICALES. .................................................................................................. 62 

Tipo .................................................................................................................................. 62 

Diseño y Alcance de investigación ...................................................................................... 64 

Metodología ...................................................................................................................... 65 

Método ............................................................................................................................. 65 

Técnica ............................................................................................................................. 66 

Instrumento ...................................................................................................................... 67 

Categorías de análisis ........................................................................................................ 67 

Corpus de análisis ............................................................................................................. 71 

Análisis: Entre notas y palabras, lo que revelan las canciones .............................................. 72 



 

4 
 

Canciones de Calibre 50 ................................................................................................................ 72 
“El tierno se fue” ....................................................................................................................... 72 
“Te estoy engañando con otra” .................................................................................................. 75 
“Ni que estuvieras tan buena” ................................................................................................... 78 

La Arrolladora Banda El Limón De René Camacho ........................................................................... 81 
“Cedí” ..................................................................................................................................... 81 
“Cabecita Dura” ....................................................................................................................... 84 

Banda El Recodo ........................................................................................................................... 86 
“Por una mujer casada” ............................................................................................................ 86 

Grupo pesado ............................................................................................................................... 89 
“Ojalá que te mueras” .............................................................................................................. 89 
“A   chillar a otra parte” ............................................................................................................. 91 

El Komander ................................................................................................................................. 94 
“Abusamos del alcohol” ........................................................................................................... 94 

Julión Álvarez y su Norteño Banda .................................................................................................. 97 
“La María” ................................................................................................................................ 97 

Grupo Firme .................................................................................................................................. 99 
“El Tóxico” ............................................................................................................................... 99 
“En Tu Perra Vida” .................................................................................................................. 102 

Carin León .................................................................................................................................. 105 
“Me la aventé” ........................................................................................................................ 105 

Hallazgos y resultados ......................................................................................................110 

CONCLUSIONES ..................................................................................................................116 

REFERENCIAS ......................................................................................................................122 

 

  



 

5 
 

INTRODUCCIÓN 

Este estudio analiza la forma en que la violencia simbólica se transmite y legitima 

desde la perspectiva de género en canciones del género regional mexicano, 

entendidas como productos culturales con alta circulación social.  

 

Partiendo de un enfoque cualitativo, se realizó un análisis de contenido de un 

corpus seleccionado de piezas musicales representativas, con el objetivo de 

identificar discursos y narrativas que reproducen estereotipos de género y 

patrones de dominación simbólica a través de cuatro categorías de análisis 

fundamentadas en conceptos clave de la perspectiva de género y la teoría de la 

violencia simbólica, permitiendo una interpretación detallada y estructurada de los 

datos.  

 

El trabajo profundiza en tres ejes: los mecanismos de transmisión y legitimación 

de la violencia simbólica, la reproducción de estereotipos tradicionales de género 

y la presencia de elementos ideológicos implícitos en las letras. Ya que 

determinadas construcciones discursivas y representaciones culturales 

contribuyen a normalizar relaciones de poder desiguales, reforzando roles y 

expectativas tradicionales hacia mujeres y hombres.  

 

Se adoptó un marco interdisciplinario que articuló los ejes de violencia, género y 

cultura para sustentar el análisis, retomando autores como Weber, Bourdieu 

Foucault, Beauvoir, Scott, Butler, Lagarde, Lamas, Serret, Bourdieu, Passeron, 

Candini y Thompson. Este andamiaje teórico permitirá examinar cómo las letras 

del regional mexicano operan como dispositivos de normalización, transmiten y 

legitiman patrones de desigualdad y reponen estereotipos tradicionales de género 

en su circulación social. 

 

La importancia de estudiar la violencia simbólica en el regional mexicano radica en 

que este género musical, más allá de entretener, funciona como un vehículo 



 

6 
 

cultural que moldea imaginarios, válida comportamientos y refuerza jerarquías 

dentro de la sociedad. 

 

Antecedentes 

El género del regional mexicano ha existido por más de un siglo y medio. Esta 

permanencia ha permitido que el género incluya una amplia variedad de estilos, 

como banda, corridos, norteño, sierreño y mariachi, estableciendo una sólida base 

y una ferviente cantidad de seguidores en ambos lados de la frontera entre Estados 

Unidos y México. Sin embargo, esta difusión masiva también ha facilitado la 

propagación de mensajes de violencia presentes en las letras de algunas 

canciones. 

 

En este sentido, Luis Díaz-Santana Garza (2023), en la obra Música mexicana y 

estudios regionales, explica que los géneros asociados al regional mexicano 

(corridos, rancheras, banda, norteño, huapango) son manifestaciones que 

condensan tradiciones históricas y prácticas sociales específicas de cada región. 

Según él, define la música regional mexicana como una categoría cultural que 

refleja la pluralidad territorial y social de México, más allá de una etiqueta comercial 

de ahí que funciona como un espacio de memoria y resistencia cultural, donde las 

comunidades reafirman su identidad frente a procesos de homogeneización 

cultural (Díaz-Santana Garza, 2023). 

 

Por su parte, Marín Reyes, Hez Santiago y Soto Ramírez (2023), en su trabajo “La 

música regional mexicana como medio de narración de identidades y experiencias 

que resignifican la vida de residentes y visitantes del Pueblo de los Remedios.”, 

sostienen que la música regional mexicana actúa como un medio narrativo que 

resignifica experiencias de vida y construye identidades colectivas. En su análisis, 

destacan que este género musical no solo transmite emociones, sino que también 

genera vínculos comunitarios y territoriales, convirtiéndose en un recurso simbólico 

para residentes y migrantes (Marín Reyes, Santiago y Soto Ramírez, 2023). 

 



 

7 
 

el regional mexicano puede ser entendido como un género híbrido y dinámico, que 

integra elementos tradicionales (como la instrumentación de cuerdas y metales en 

el mariachi o la banda) con narrativas contemporáneas (corridos tumbados, 

fusiones con pop y trap). 

 

La investigadora María Herrera-Sobek (1993), en su obra The Mexican Corrido: A 

Feminist Analysis, examina el corrido como una de las expresiones centrales 

dentro del género musical conocido como regional mexicano. Desde su 

perspectiva, el corrido no es únicamente una forma musical, sino un espacio 

narrativo donde se construyen y negocian imaginarios sociales y políticos. 

 

Herrera-Sobek subraya que estos relatos musicales han servido históricamente 

para representar la violencia, las tensiones de género y las luchas sociales, 

convirtiéndose en un medio de resistencia cultural y en un espejo de las realidades 

vividas por comunidades mexicanas. En este sentido, su análisis feminista aporta 

una mirada crítica que revela cómo el corrido, como parte del regional mexicano, 

reproduce y cuestiona estructuras de poder y desigualdad (Herrera-Sobek, 1993). 

 

Considero que el término del “regional mexicano” puede definirse como un marco 

musical que engloba múltiples expresiones regionales que reúne diversas 

expresiones tradicionales —como el corrido, la ranchera, el norteño, la banda 

sinaloense y el huapango— y que funciona como un espacio cultural donde se 

articulan identidades al funcionar como puente social, no obstante, ciertas 

composiciones dentro del regional mexicano —en especial algunos corridos y 

subgéneros afines— suelen incorporar discursos que exaltan la violencia, el 

feminicidio, el narcotráfico o reproducen visiones machistas y recaen en la 

apología del delito lo que refuerza estereotipos negativos y normaliza 

problemáticas que afectan a la sociedad en su conjunto. 

 

Durante los años comprendidos de 1910 a 1920 en la Revolución Mexicana, la 

música regional mexicana jugó un papel crucial en la narración de eventos y en la 



 

8 
 

expresión de los sentimientos del pueblo. Los corridos fueron el género 

predominante de la época, utilizados para contar historias de héroes, batallas y 

traiciones. Estos corridos eran una forma de comunicación y crónica popular, 

transmitiendo noticias y eventos de manera accesible para todos (BBC News, 

2010). 

 

La Música en la Revolución eran los corridos y algunas de sus características eran 

la instrumentación y la temática, es decir, los corridos eran baladas narrativas que 

relataban eventos históricos y hazañas de personajes importantes. Estos corridos 

no solo entretenían, sino que también informaban y motivaban a los combatientes 

y a los habitantes del pueblo. Para la música de la época se utilizaban instrumentos 

como la guitarra, el violín, el acordeón y la trompeta. Estos instrumentos eran 

accesibles y fáciles de transportar, lo que permitía a los músicos acompañar a los 

ejércitos y tocar en cualquier lugar. En cuanto a las letras de las Canciones, éstas 

abordaban temas de lucha, sacrificio, amor y traición. Reflejaban las dificultades y 

esperanzas de la sociedad mexicana durante la guerra.  

 

Los corridos también reflejaban las realidades sociales, incluyendo la violencia 

hacia las mujeres. Aunque muchos corridos exaltaban el valor y la participación de 

las mujeres en la lucha, algunos otros abordaban temas de violencia y abuso. 

Durante la Revolución, las mujeres no solo participaron como combatientes y 

enfermeras, sino que también enfrentaron violencia y abuso.  Los corridos reflejan 

esta dualidad, mostrando tanto su valentía como las adversidades que 

enfrentaban. De acuerdo con Hernández (2010), la música servía como una forma 

de documentar y denunciar estas realidades, además de mantener viva la memoria 

de las mujeres que lucharon y sufrieron durante este periodo. 

 

Tal es el caso de “La Chamuscada”: este corrido narra la historia de una soldadera 

que sufrió quemaduras en las manos debido a la pólvora. Aunque la canción 

destaca su valentía y ascenso a general, también refleja las duras condiciones y 

peligros a los que estaban expuestas las mujeres en la guerra. En el corrido de 



 

9 
 

“Marijuana la Soldadera” se cuenta la historia de una mujer llamada Marijuana, que 

acompaña a su amado soldado Juan. Aunque la canción tiene un tono romántico, 

también insinúa la difícil vida de las soldaderas y los riesgos que enfrentaban.  

 

Así mismo, “La Valentina”: aunque no se centra exclusivamente en la violencia, 

este corrido menciona los peligros y la violencia que rodeaba a las mujeres durante 

la Revolución. Según García (2017), Valentina es retratada como una mujer fuerte 

y decidida, pero también como alguien que enfrenta riesgos constantes.  

 

De acuerdo con Flores (2023), posterior a los corridos en las décadas de 1940 a 

1960, surgieron los boleros rancheros que fueron la banda sonora de la Edad de 

Oro del cine mexicano con artistas como: 

 

En la interpretación de Pedro Infante en “Amorcito corazón” (1949), que, aunque 

es una canción romántica, al hacer mención de que él tiene tentación de un beso, 

refleja el machismo en la forma en que se expresa el amor, al igual que en la 

interpretación de Pedro Infante en “Las tres hermanas” (1955), donde se observa 

cómo la música popular mexicana reproduce narrativas de género y relaciones 

afectivas atravesadas por estereotipos culturales, donde el cantante decía 

cínicamente: 

 yo sigo siendo soltero, la casada es mi mujer  

 

Haciendo alusión nuevamente al machismo y la dominación masculina ejercida 

hacia la mujer, haciendo mención que él no tenía dueña sin embargo su mujer sí. 

 

Según la interpretación de Jorge Negrete en “Al diablo con las mujeres” (1945) 

refleja el machismo y denigración de las mujeres en estrofas como: 

 

Que mujeres son muebles nomás, 

Hay que verles nomás la apariencia,  

Más tomarlas en serio jamás. 



 

10 
 

 

En la interpretación de José Alfredo Jiménez en la icónica canción “El rey” (1968), 

se observa cómo la música ranchera reproduce valores culturales ligados al orgullo 

y la masculinidad con versos como: 

 

Con dinero y sin dinero 

Hago siempre lo que quiero 

Y mi palabra es la ley 

 

Refleja el machismo y la dominación masculina en la cultura mexicana, así como 

en la interpretación de José Alfredo Jiménez en “Ella” (1949), se observa cómo la 

música ranchera transmite narrativas de desamor y resignación que forman parte 

del imaginario cultural mexicano, con versos como: 

 

Me cansé de rogarle, con el llanto en los ojos alcé mi copa 

Y brindé con ella, no podía despreciarme 

 

En la cual habla sobre el dolor y la desesperación tras una ruptura amorosa, con 

un cierto tono de machismo. Por otro lado, también dejaron huella mujeres como 

Lucha Reyes en la interpretación de “La Tequilera” (1938), donde se observa cómo 

la música ranchera incorpora narrativas de orgullo, dolor y resistencia femenina en 

un contexto cultural marcado por el machismo, con versos como: 

 

Ay, por ese querer, pues qué le he de hacer 

Si el destino me lo dio, para siempre padecer 

Ay, por ese querer, pues qué le he de hacer 

Aunque me haya traicionado, no lo puedo aborrecer 

 

En la cual habla sobre el consumo de alcohol como escape de los problemas, 

reflejando el machismo y la violencia ejercida en una relación. 

 



 

11 
 

Estas canciones no solo son representativas del bolero ranchero, sino que también 

reflejan aspectos culturales y sociales de su época que a través de los años se 

han transmitido generación tras generación, fomentando y normalizando la cultura 

de violencia y abusos en la sociedad. 

 

Sin embargo, a comienzos de los años setenta y ochenta, emergió una nueva 

generación de artistas quienes revitalizaron el legado del regional mexicano 

mediante la música de mariachi, así mismo difundiendo el machismo y dominación 

masculina. Tal es el caso en la interpretación de Vicente Fernández en “Estos 

celos” (2007) donde tiene versos como los siguientes: 

 

Te miré 

Estabas tan bonita 

Tan sensual 

Te imaginé ajena y me hizo mal 

 

Donde dicha canción habla de celos incontrolables, lo que puede relacionarse con 

una persona posesiva. Y al hacer mención de imaginarla ajena le hizo mal está 

haciendo alusión a que le generó celos. Sin embargo, en la canción “Lástima que 

seas ajena” Fernández (1989) canta: 

 

Y lo que estoy pensando no se puede decir 

Me gustas para todo con todos los excesos 

Nomás de imaginarme se me enchina la piel 

Qué imágenes tan bellas me cruzan por la mente 

 

Habla sobre un hombre que está enamorado de una mujer que ya tiene pareja, sin 

embargo, le dedica versos en los cuales resalta comportamientos y pensamientos 

machistas lo que se manifiesta como una falta de respeto hacia la mujer. En la 

canción “Señora de tal” Fernández (2003) canta los siguientes versos: 

 



 

12 
 

 Señora de tal 

Yo le aplaudo su desplante 

Porque de mujer galante 

Pasó a ser de sociedad 

 

Que hablan de una mujer que pasó de ser una “mujer galante” a ser parte de la 

sociedad, lo que puede tener connotaciones despectivas. Estas canciones reflejan 

actitudes que hoy en día son vistas como problemáticas y que han sido objeto de 

crítica por perpetuar estereotipos negativos sobre las relaciones de género. 

 

Antonio Aguilar es conocido por sus corridos y canciones rancheras, tiene algunas 

Piezas musicales que pueden ser interpretadas como reflejo de actitudes 

machistas o de dominación masculina como “La Martina” donde Aguilar (1960) 

canta: 

 

Hincadita de rodillas 

Nomás seis tiros le dieron 

El amigo del caballo 

Ni por la silla volvió 

 

En la cual la letra describe el asesinato de una mujer por parte de su esposo, luego 

de descubrirla en un acto de infidelidad con su amante. De la misma manera en la 

canción de “Rosita Alvírez” se manejan versos un tanto explícitos donde Aguilar 

(1960) canta:   

 

Rosita le dijo a Irene: 'No te olvides de mi nombre' 

Cuando vayas a los bailes no desprecies a los hombres 

No desprecies a los hombres 

¡Ay, ja, ja, Rosa, ¡por tu culpa estás muerta! 

Hipólito, viejo matón 

Ave María, pero qué tragedia, oiga 



 

13 
 

 

La canción refleja temas de machismo y violencia de género, mostrando cómo el 

honor y el rechazo pueden desencadenar una tragedia.  

 

Por otro lado, surgieron artistas que abrazaron el género norteño, destacando el 

acordeón como elemento distintivo, sin embargo, el instrumento no importó porque 

continuaron con la transmisión de violencia en los mensajes de las canciones, tal 

como es el caso con Ramón Ayala y la canción “Hay Que Pegarle a la Mujer” donde 

Ayala (1980) canta:  

 

de vez en diario hay que pegarle a la mujer 

para que sepa quién es el hombre 

las hembras quieren adueñarse del poder 

y que nos manden, no tiene nombre 

la hembra carga muy pegado el pantalón 

y al maridito lo trae bien frito 

por eso a diario hay que pegarle un descontón 

hasta que diga: ¡ya papacito! 

 

En la que claramente se denota el machismo y la dominación hacia a la mujer pues 

interpreta un tema que plantea la agresión física como forma de control masculino. 

Este tipo de letra, aunque popular en su época, hoy se analiza como evidencia de 

cómo la música puede reproducir y legitimar la violencia de género.  

 

Por otro lado, Los Cadetes de Linares también cuentan con un gran repertorio 

tocando ciertos temas como “El asesino” donde (Los Cadetes de Linares, 1975) 

canta:  

 

En un momento de celos maté 

Cegado de sentimiento y dolor 

La que burlaba mi honra y mi ser 



 

14 
 

Mi vida y mi corazón 

 

En este fragmento el protagonista de la canción relata la historia de un asesinato 

y sus consecuencias, ya que el motivo por el que le llaman asesino es por matar a 

su mujer, por ser infiel. Este tipo de canciones, aunque populares en su época, 

hoy se analizan como evidencia de cómo la música puede normalizar la violencia 

en la cultura popular. 

 

Posteriormente en los noventas, el género grupero experimentó una 

transformación significativa al incorporar elementos de otros estilos populares, lo 

que dio lugar a una sonoridad distintiva, caracterizada por el uso predominante de 

otros instrumentos como las guitarras eléctricas, teclados y batería, lo cual permitió 

ampliar su alcance y atraer a públicos diversos. Entre los principales exponentes 

de esta corriente destacan agrupaciones como Bronco, Banda Machos, Banda 

Maguey, Los Tucanes de Tijuana e Intocable, entre algunos otros, consolidaron el 

género en el panorama musical nacional e internacional. 

 

Con la llegada del siglo XXI, el género de Banda adquirió gran notoriedad en el 

panorama musical mexicano, impulsado por el éxito de algunas bandas y artistas 

como el Gallo de oro, el Torito y La Arrolladora Banda El Limón, cuyas 

composiciones de esta etapa abordaban temáticas de desamor y traición, en 

ocasiones acompañadas de narrativas que reflejan violencia y expresiones de 

machismo.  

 

En contraste, Jenni Rivera mejor conocida como La Diva de la Banda, se consolidó 

como una figura representativa por su estilo franco y por incorporar en sus letras 

experiencias personales relacionadas con el abuso, así como mensajes de 

empoderamiento femenino, así como Paquita la del Barrio se consolido como 

icono feminista del género ranchero, lo que permitió ampliar el discurso del género 

hacia nuevas dimensiones sociales y emocionales. 

 



 

15 
 

Aunado a lo anterior, artistas como Gerardo Ortiz y El Komander han sido objeto 

de críticas por glorificar la violencia y el narcotráfico en sus letras. Asimismo, 

intérpretes como mientras que Julión Álvarez y Banda MS han incorporado en sus 

canciones mensajes que, en ciertos casos, pueden ser interpretados como 

misóginos o degradantes hacia las mujeres.  

 

No obstante, como se ha revisado previamente en los antecedentes, esta 

problemática no es exclusiva de los exponentes contemporáneos: figuras 

emblemáticas de la Edad de Oro del cine mexicano, como Vicente Fernández, 

Antonio Aguilar, Ramón Ayala y Los Cadetes de Linares, ya incluían en sus 

repertorios referencias que pueden considerarse una apología del feminicidio, 

evidenciando que estas narrativas han estado presentes en la música popular 

desde décadas atrás. 

 

En el transcurso de los años, nuevas generaciones de artistas han adoptado y 

reinterpretado el género regional mexicano, incorporándolo como parte de su 

identidad musical. De acuerdo con Bautista (2024), Spotify ha experimentado un 

incremento notable en cuanto a la música mexicana, alcanzando un crecimiento 

de 400%, de acuerdo con declaraciones de Antonio Vázquez, editor en jefe de 

Spotify México. Por otro lado, en YouTube, el artista Peso Pluma logró 

posicionarse como el más reproducido en 2023, superando a figuras de talla 

internacional. 

 

A lo largo de los años, las canciones del regional mexicano han reflejado y, en 

ocasiones, perpetuado mensajes de violencia, machismo y abuso. Este recorrido 

histórico permite entender cómo la música no solo es un reflejo de la sociedad, 

sino también un agente que puede influir en las actitudes y comportamientos de 

sus oyentes. Es crucial reconocer estos patrones para fomentar un cambio 

positivo, promoviendo letras que celebren el respeto y la igualdad. Solo así 

podremos avanzar hacia una cultura musical que enriquezca y eleve a todos sus 

seguidores. 



 

16 
 

 

Planteamiento del problema 

 

De acuerdo con Hormigos-Ruiz (2010), la música como forma de manifestación 

cultural ha desempeñado un rol fundamental en la manera en que se construye la 

realidad desde lo social.  Ya que su evolución está estrechamente vinculada a los 

contextos económicos, sociales e históricos que caracterizan a cada comunidad 

 

La música tiene un impacto profundo en la cultura popular, considerando que tanto 

las canciones como sus intérpretes se transforman en iconos culturales, es decir, 

que infieren en moldear conductas e identidades sociales. Puesto que través de 

sus contenidos, se reflejan algunos aspectos específicos como valores, tendencias 

y problemáticas propias que influyen en el constructo social de cada época. Por lo 

que, en este contexto, los medios de comunicación desempeñan un rol 

trascendental en la difusión de la música y sus mensajes debido a su capacidad 

para llegar a una amplia audiencia y su impacto en la percepción y en la 

construcción de la opinión pública. 

 

Cabe señalar que, así como lo menciona Pérez (2008) los medios tienen influencia 

tanto en la persistencia y reproducción del problema como en la posibilidad de 

prevenirlo y erradicarlo. En el contexto del siglo XXI, la identidad individual 

comenzó a construirse no sólo a partir del entorno inmediato —como la familia y 

el medio social cercano— es decir, las personas aprendían sobre quienes eran, 

no sólo a partir de su entorno inmediato, sino a través de representaciones visuales 

y relatos que circulan en distintos medios, donde a través de estas formas 

simbólicas, se transmiten valores, contravalores, pautas de conducta y modelos 

de interacción social que inciden en la manera en que los individuos comprenden 

el mundo y se comprenden a sí mismos. 

 

Por lo cual, la comunicación a través de la música debería basarse en la creación 

de mensajes que no normalicen ningún tipo de violencia y permitan entender la 



 

17 
 

vida de una manera pacífica, siendo éstos un mecanismo que delimite el contenido 

publicado o transmitido, es decir, pudiendo eliminar mensajes o informaciones que 

vayan dirigidos o permitan la perpetuación de estereotipos y patrones de conducta 

que fomenten la violencia, abuso o maltrato hacia los mismos integrantes de la 

sociedad, únicamente con el objetivo de reproducir esa información con fines 

económicos, políticos, étnicos, públicos o de consumo. 

 

En otras palabras, la Sociedad Interamericana de Prensa (SIP), a través de su 

Tribunal de Ética y la Declaración de Chapultepec, enfatiza que los medios de 

comunicación deben actuar con responsabilidad social y rechazar cualquier 

negociación que comprometa la veracidad y la integridad de los mensajes 

difundidos (SIP, 1994/2008). 

 

Promover una cultura de paz a través de la música requiere que los adultos sean 

conscientes de los mensajes transmitidos en las canciones que escuchan. En 

ocasiones la gente no suele reflexionar sobre lo que oye, un ejemplo de ello es la 

canción “El tierno se fue” de Calibre 50 (2011), que relata una violación, sin 

embargo, no es el único caso, considerando como se menciona en los 

antecedentes a principios de la década de los setenta y los ochenta hay referentes 

como Antonio Aguilar quien tiene algunas canciones como: “La Martina”(1960) y 

“Rosita Alvírez”(1960) que pueden ser interpretadas como reflejo de actitudes 

machistas o de dominación masculina. 

 

Las canciones populares reflejan que existe una normalización de la violencia al 

reproducirlas y difundirlas constantemente, las letras contribuyen a la fomentación 

de la violencia, la discriminación de género, el racismo, el maltrato, entre otros 

aspectos. Así como se puede observar en el número de vistas y en los comentarios 

de los videos musicales en las plataformas como You Tube.  

 

Según el Instituto para la Economía y la Paz (2024), la paz ha mejorado en México; 

sin embargo, el país continúa enfrentando niveles crecientes de violencia de 



 

18 
 

género. Éstos no disminuirán porque culturalmente la gente está acostumbrada a 

escuchar ese tipo de mensajes y absorberlos como normales a través de las 

generaciones en el transcurso de los años como se mencionó anteriormente. 

 

Debido a dicha normalización en los oyentes, Arango y Correa (2017) señalan que, 

como consecuencia de la normalización en los oyentes, los contenidos musicales 

no siempre son procesados de manera racional. Los mensajes transmitidos por 

medio del sonido generan efectos casi inmediatos en la subjetividad. 

 

Desde la comunicación, entonces, esto implica que la música posee una 

capacidad emocional particularmente intensa, logrando impactos más profundos 

que aquellos provocados por otros sistemas de codificación sensorial, por tanto, 

es importante hacer una revisión a la música y en especial a las canciones que 

están sirviendo de parteaguas para la sociedad. 

 

Pues las canciones del regional mexicano, especialmente aquellas que glorifican 

la violencia y el machismo, contribuyen a la normalización de estos 

comportamientos inadecuados, debido a que contienen letras que objetivizan a las 

mujeres y fomentan actitudes violentas, así mismo la música regional mexicana ha 

sido criticada por su representación de la violencia relacionada con el crimen 

organizado y el narcotráfico. Los corridos, en particular, narran historias de 

violencia o crimen, lo que puede influir en la percepción pública y en la cultura de 

la violencia en el país. 

 

Esta normalización de la violencia a través de la música no solo afecta a los 

individuos, sino también a la sociedad en su conjunto. La repetición constante de 

mensajes violentos puede desensibilizar a los oyentes, haciendo que la violencia 

se perciba como un comportamiento aceptable e inevitable. Esto es especialmente 

preocupante entre los jóvenes, quienes son más susceptibles a la influencia de la 

música y los medios de comunicación. 

 



 

19 
 

Por esta razón, es esencial que los consumidores de música desarrollen una 

escucha crítica, es decir, analizando para posteriormente reflexionar sobre los 

mensajes que las canciones transmiten. En este aspecto, es considerable la 

educación, sensibilización e información sobre estos temas para poder ayudar a 

mitigar el impacto de los mensajes violentos en la música y promover una cultura 

de paz y respeto. 

 

Por ello, la exposición constante a letras y videos musicales violentos puede 

desensibilizar a los oyentes, haciendo que la violencia se perciba como algo 

normal o aceptable. Esto es particularmente preocupante en los jóvenes, que 

están en una etapa formativa donde algunas canciones pueden perpetuar 

estereotipos de género, raciales o culturales que pueden reforzar prejuicios o 

estereotipos en ellos. Por ejemplo, la cosificación de las mujeres en las letras de 

las canciones así mismo como los videos musicales, pueden contribuir a la 

perpetuación de la desigualdad de género. 

 

Por otra parte, la percepción y el análisis de las letras de las canciones pueden 

variar considerablemente entre individuos. Algunas personas escuchan música de 

manera pasiva, disfrutando del ritmo y la melodía sin prestar mucha atención a las 

letras. Otros oyentes, sin embargo, sí analizan y reflexionan sobre el contenido de 

las canciones que escuchan, lo cual los hace ser oyentes más conscientes. 

 

Justificación 

La violencia simbólica en canciones del género regional mexicano es un tema de 

relevancia social significativa, debido a su impacto en la construcción y 

perpetuación de estereotipos de género y roles sociales.  

La comunicación, entendida como un proceso dinámico que va más allá de la mera 

transmisión de información, juega un papel crucial en la formación de identidades 

y en la configuración de las percepciones sociales. Desde una perspectiva 



 

20 
 

comunicativa, es esencial analizar cómo las letras de las canciones del género 

regional mexicano actúan como medios de socialización que refuerzan y legitiman 

la violencia simbólica. En un estudio sobre música popular mexicana, Araiza Díaz, 

Valles Ruiz y Castelli Olvera (2017) encontraron que aproximadamente el 70% de 

las canciones analizadas contenían expresiones de violencia simbólica hacia las 

mujeres. 

En el artículo Percepción de género y violencia simbólica ante canciones de 

música popular mexicana, Araiza Díaz y Valles Ruiz (2017) señalan que las 

canciones de la música regional mexicana, al ser escuchadas y aceptadas en 

diversos estratos sociales, tienen el poder de influir en las percepciones y 

comportamientos de los oyentes. Su análisis reveló que el 85% de los jóvenes en 

ciertas regiones de México escuchan música regional mexicana regularmente, lo 

que subraya la importancia de analizar estos contenidos desde una perspectiva de 

género. 

Además, la violencia simbólica en la música regional mexicana puede tener 

repercusiones significativas en la percepción de las relaciones interpersonales. 

Según INEGI (2020), en la Encuesta Nacional sobre la Dinámica de las Relaciones 

en los Hogares (ENDIREH), el 43.9% de las mujeres en México ha experimentado 

algún tipo de violencia por parte de su pareja. Esta cifra subraya la urgencia de 

abordar todas las formas de violencia, incluyendo la simbólica, que puede 

normalizar actitudes y comportamientos violentos.  

Al analizar la violencia simbólica presentada en las canciones desde una 

perspectiva de género permitirá visibilizar y cuestionar los mensajes implícitos que 

refuerzan la desigualdad y la subordinación de las mujeres. En el estudio Factores 

de género y violencia en el noviazgo de adolescentes, realizado en Hidalgo, 

Romero (2018) encontró que el 60% de los jóvenes que escuchan música regional 

mexicana tienden a justificar o minimizar la violencia de género, mientras que solo 

el 40% la reconoce y la rechaza. Por ello, el presente estudio podría contribuir en 

la sensibilización de la sociedad sobre la importancia de promover una cultura de 



 

21 
 

respeto y equidad de género, incidiendo positivamente en la lucha contra la 

violencia de género en todas sus formas. 

Desde un punto de vista académico, este proyecto tiene gran relevancia, ya que 

aborda la intersección entre comunicación, música y estudios de género, áreas 

que requieren una mayor exploración y comprensión. La investigación aportará al 

conocimiento académico al proporcionar un análisis crítico de los discursos 

presentes en las canciones del género regional mexicano, destacando cómo estos 

discursos pueden perpetuar la violencia simbólica. En un grupo de discusión, el 

80% de las mujeres pudieron identificar claramente la violencia simbólica en las 

canciones, en comparación con solo el 50% de los hombres (Castelli Olvera, 

2017). 

El presente estudio no solo enriquecerá la literatura existente en comunicación y 

estudios de género, sino que también servirá como base para futuras 

investigaciones sobre la influencia de la música en la construcción de identidades 

y roles de género. Además, permitirá desarrollar marcos teóricos y metodológicos 

aplicables a otros géneros musicales y contextos culturales, ampliando el alcance 

y la aplicabilidad de la investigación en el campo de las ciencias sociales. 

La delimitación temporal del corpus musical analizado responde a una necesidad 

metodológica y ética de visibilizar cómo los discursos violentos hacia las mujeres 

se han transformado y proliferado en distintos momentos históricos. Aunque 

existen saltos temporales entre las canciones seleccionadas, estos no obedecen 

a una cronología lineal, sino a una lógica interpretativa que prioriza la aparición, 

consolidación y diversificación de mensajes misóginos en la música popular 

mexicana. 

El aumento de canciones con mensajes violentos hacia las mujeres no puede 

entenderse como un fenómeno aislado, sino como parte de un contexto social 

marcado por el crecimiento sostenido de la violencia feminicida en México. De 

acuerdo con ONU Mujeres (2022), en el país mueren en promedio diez mujeres al 

día víctimas de feminicidio, lo que refleja la magnitud del problema.  



 

22 
 

Asimismo, el Instituto Nacional de Estadística y Geografía INEGI (2021) reporta 

que más del 66% de las mujeres mayores de 15 años han experimentado algún 

tipo de violencia a lo largo de su vida. En la misma línea, el Instituto Mexicano de 

Derechos Humanos y Democracia (2023) advierte que las desapariciones de 

mujeres y niñas —consideradas una forma de violencia feminicida— han 

incrementado entre un 16 y 20% en el último año. 

Por ello, el análisis temporal del corpus musical no solo permite rastrear la 

evolución estética y discursiva de estas canciones, sino también comprender su 

papel como dispositivos culturales que acompañan y amplifican la violencia 

estructural. La música, en este sentido, opera simultáneamente como espejo y 

catalizador de las dinámicas sociales que perpetúan la desigualdad y la violencia 

de género 

Finalmente, la importancia de esta investigación radica en su capacidad para 

generar un impacto positivo en la sociedad. Al abordar la violencia simbólica desde 

una perspectiva comunicativa y de género, se puede contribuir a la creación de 

estrategias educativas y políticas públicas que fomenten la igualdad de género en 

la industria musical y en la sociedad en general.  

De acuerdo con Rodríguez y López (2021) en el estudio Impacto de la perspectiva 

de género en los medios de comunicación de la Universidad Nacional Autónoma 

de México (UNAM) demostró que la inclusión de la perspectiva de género en los 

medios de comunicación contribuye a una percepción más equitativa de los roles 

de género y disminuye la aceptación de la violencia, ya que como se menciona 

anteriormente los medios sí tienen capacidad de contribuir en este problema. 

 

 

 



 

23 
 

Pregunta 

¿De qué forma se transmite y legitima la violencia simbólica desde la perspectiva 

de género en canciones de regional mexicano? 

 

Objetivo general 

Analizar la forma en que se transmite y legitima la violencia simbólica desde la 

perspectiva de género en canciones de regional mexicano. 

 

Objetivos específicos  

⮚ Estudiar los aspectos presentes en la transmisión y legitimación de la 

violencia simbólica de género. 

⮚ Analizar la reproducción de los estereotipos tradicionales de género 

implícitos en los discursos de canciones de regional mexicano. 

⮚ Identificar los elementos ideológicos implícitos en los discursos de 

violencia dentro de productos culturales como las canciones. 

Supuesto de investigación 

La forma en que se transmite y legitima la violencia simbólica desde la 

perspectiva de género en canciones de regional mexicano es a través de la 

normalización de roles de hombres y mujeres dentro de la cultura, así como del 

consumo por parte de la audiencia, de la música que refuerza y normaliza la 

tipología de violencia hacia las mujeres en canciones. 

 

 

 

 

 

 

 



 

24 
 

 

CAPÍTULO I.  APROXIMACIONES TEÓRICAS Y 

CONCEPTUALES: ENTRE LA VIOLENCIA, EL GÉNERO Y 

LA CULTURA 

 

Estado del arte: lo que se ha dicho y lo que falta por decir. 

Para los fines del tema que se investiga, se retoman algunos aspectos importantes 

en torno al tratamiento que se le ha dado al mismo en estudios recientes. Según 

Gómez Escarda (2019), la música popular ha participado activamente en los 

discursos relacionados con la violencia hacia las mujeres.  

 

Esta presencia se manifiesta de manera ambivalente: por un lado, algunas 

canciones visibilizan y denuncian dicha problemática; por otro, ciertas letras 

reproducen estereotipos de género que colocan a hombres y mujeres en roles 

sociales desiguales, llegando incluso a legitimar formas de violencia simbólica. El 

autor identifica que las representaciones musicales abordan esta temática desde 

dos enfoques contrapuestos: mientras unas composiciones la cuestionan, otras 

contribuyen a su normalización, lo que puede reforzar actitudes discriminatorias 

en la audiencia. 

 

Restrepo Betancur y Ocampo Quiceno (2020) sostienen que existen varios 

factores y elementos que influyen y que predominan en el gusto y preferencias 

musicales de las personas, como el idioma en el cual se interpreta la melodía 

musical, que facilita, a la gran mayoría de habitantes de un país, lo que a su vez 

genera respuestas emocionales reflejadas en la comprensión de líricas y melodías 

musicales.  

 

Por su parte, Robles Murillo (2021) señala que la música se ha convertido en un 

objeto de estudio para las Ciencias Sociales, ya que es parte del constructo social, 



 

25 
 

enfatizando en el contexto y época, junto con las prácticas asociadas a su 

elaboración y apropiación 

 

Según Fellone (2022), los géneros musicales constituyen a una serie de categorías 

que no se limitan únicamente al sonido, sino que integran componentes líricos, 

visuales y coreográficos, todos ellos vinculados a un contexto sociocultural 

específico lo que genera que tengan una naturaleza intersubjetiva e inter 

estilística―interacción entre diferentes estilos del lenguaje―. Aunque su origen 

suele estar en las prácticas comunitarias y no necesariamente se establecen con 

propósitos comerciales, es innegable que formen parte del mercado. 

 

Pérez Martínez y Rodríguez Fernández (2024) afirman que, la violencia contra las 

mujeres ha sido una constante histórica, cuando actualmente existen indicadores 

capaces de evidenciar su incremento a nivel global, con datos proporcionados por 

algunos organismos que revelan que el aumento se vincula a factores como la 

pandemia, dificultades económicas, la persistencia de estructuras machistas, la 

limitada eficacia de las políticas públicas, la debilidad de los mecanismos de 

control social y la escasa influencia de los procesos educativos y comunitarios. 

Ante este panorama, los autores subrayan la necesidad de desarrollar 

investigaciones que aborden estas agresiones desde enfoques teóricos, 

metodológicos, instrumentales y prácticos. 

 

La Organización Mundial de la Salud (OMS, 2021) sostiene con claridad que la 

violencia contra las mujeres se ha intensificado y se presenta de manera extendida 

a nivel global, dicho fenómeno representa una problemática de alcance mundial 

que afecta a un sinnúmero significativo de mujeres y demanda respuestas 

urgentes desde múltiples ámbitos de intervención: desde la formulación de 

estrategias gubernamentales y medidas institucionales, pasando por el refuerzo 

del sistema jurídico, la respuesta eficaz ante los casos reportados, y la implicación 

directa de actores comunitarios, espacios escolares, núcleos familiares y 

profesionales en salud mental. 

https://www.redalyc.org/journal/4761/476176952011/#redalyc_476176952011_ref45


 

26 
 

 

La música destaca como una vía de transmisión de contenidos particularmente 

eficiente, ya que tiende a permanecer en la memoria con facilidad. Por lo que, 

Ramírez (2006), en su investigación deduce que las canciones son herramientas 

mnemotécnicas —oraciones cortas y fáciles de recordar que ayudan de manera 

artificiosa a relacionar palabras, con el objetivo de memorizar conceptos con más 

facilidad excepcionalmente efectivas para preservar y transmitir el conocimiento 

de una sociedad—. 

 

Ramírez (2006) enfatiza que esta metodología es particularmente útil en contextos 

educativos, donde la integración de canciones en el aprendizaje puede aumentar 

la motivación y el compromiso de los estudiantes, además de ayudarles a recordar 

conceptos clave de manera más efectiva. Al adoptar esta estrategia, se puede 

mejorar la calidad del proceso educativo y fomentar una comprensión más 

profunda y duradera de los temas estudiados. 

 

La música y las letras de las canciones desempeñan un papel crucial en la forma 

de vivir y comprender el mensaje. La melodía provoca en el ser humano 

sentimientos y emociones, mientras que la letra constituye al aspecto intelectual y 

cognitivo (Giménez, 1997).  

 

Al aplicar esto al análisis de la violencia de género, las canciones emergen como 

una herramienta poderosa para investigar cómo la sociedad percibe este 

problema, es decir, las canciones no solamente ayudan a entender cómo ve la 

realidad un grupo específico, sino que también otorgan un entendimiento más 

profundo de su entorno y contexto social (Carballo, 2006). 

 

 

Según Small (2003), las canciones comunican afectos y emociones que adquieren 

sentido dentro de un marco comunicativo específico, al analizar cómo se reciben 



 

27 
 

estas piezas, es posible identificar los procesos que otorgan significado al lenguaje 

musical de una sociedad, dado que las letras incorporan valores culturales.  

 

Por ello, en una comunidad marcada por el sexismo, esa condición se reflejará en 

sus expresiones artísticas. La música solo comunica a partir del vínculo entre el 

“oído social” —la manera en que una colectividad asigna carga cognitiva y 

sensorial a los sonidos— y la “puesta en escena”. En México es común que la 

música popular presente roles masculinos y femeninos claramente definidos por 

estereotipos aprendidos culturalmente (Small, 2003). Muestra de ello, está en los 

antecedentes con los comienzos del género, con lo cual se revisaron algunas 

canciones y empatan totalmente este argumento. 

 

 

Levitin (2014) y Lynskey (2016) sostienen que las canciones nacen del entorno 

cotidiano y actúan como arquetipos: musicalizan las percepciones sensoriales y, 

de ese modo, registran y dan cuenta de las problemáticas que afectan a las 

personas.  

 

A partir de esa idea, puede profundizarse en cómo la música opera 

simultáneamente como registro y agente de cambio: registra problemas 

individuales y colectivos, y al difundirse contribuye a normalizar, cuestionar o 

resignificar esos mismos problemas, por lo que Romero (2011) sostiene que las 

letras de las canciones superan las tendencias temporales y las convenciones 

sociales, es decir, trascienden, manteniéndose activas y vigentes dentro del 

imaginario colectivo. 

 

Según Giménez (1997) y Gallardo y Estévez (2014), las canciones cuyas letras 

abordan la violencia de género —ya sea reproduciendo sus patrones o 

cuestionándolos— se integran de manera duradera en la memoria colectiva 

auditiva. Su interpretación varía según el contexto en que se escuchan, lo que 

influye en cómo se percibe y valora su mensaje.  



 

28 
 

Estas composiciones funcionan como una lente que permite observar la realidad 

social, transmitiendo contenidos que contribuyen a la construcción de valores 

compartidos. Por ello, poseen un alto potencial educativo y de concienciación 

frente a problemáticas sociales específicas. 

 

Guerrero (2012) analizo las distintas aproximaciones teóricas relacionadas con la 

categorización de los géneros musicales, centrándose en su dimensión cognitiva 

En una primera etapa, exploró las diversas posturas académicas con el fin de 

identificar coincidencias y divergencias entre ellas.  

 

Posteriormente, abordó el debate conceptual sobre la posible equivalencia entre 

los términos género y estilo. Finalmente, examinó el proceso de clasificación 

genérica desde la perspectiva de la teoría del prototipo, evaluando sus alcances y 

limitaciones. Por ejemplo, las canciones que abordan la violencia de género —ya 

sea para reproducirla o para denunciarla— se integran en la memoria sonora 

colectiva, y su significado se transforma según el contexto en que se escuchan. Lo 

que convierte a la música en una herramienta poderosa para comunicar valores 

sociales compartidos 

 

Según Escarda y Redondo (2016), investigadores de la Universidad Rey Juan 

Carlos, argumentan en su estudio “La violencia contra las mujeres en la música: 

Una aproximación metodológica”, que tanto la misoginia como la desigualdad de 

género, son conductas adquiridas u absorbidas a través de procesos de 

socialización donde actitudes machistas y violentas están normalizadas pues son 

prácticas aprendidas en un proceso de socialización machista y violento, por lo 

que, desde su perspectiva sociológica, la violencia hacia las mujeres debe 

entenderse como una problemática de carácter colectivo, no como una experiencia 

aislada ni como un asunto privado. 

 

Rodríguez et al. (2019) realizo un estudio orientado a identificar la evolución del 

discurso de género en las letras de las canciones más populares en México, 



 

29 
 

aplicando un enfoque heurístico-hermenéutico desde la psicología, seleccionando 

las diez canciones más escuchadas en los años 1961 y 2015, según los registros 

de la revista Billboard.  

 

Para conformar la muestra, se establecieron criterios como la procedencia de una 

fuente accesible y verificable, la inclusión en el top 10 de popularidad, y la 

disponibilidad de datos durante todo el año calendario (de enero a diciembre). A 

partir de la exploración parcial de las letras, los investigadores concluyeron que 

existe una tendencia a la objetivación de las mujeres, predominando 

representaciones que las colocan como objeto de deseo o sufrimiento. Además, 

se identificó un patrón narrativo en el que los hombres expresan un amor 

idealizado y un dolor por el desamor que, con el tiempo, ha transitado desde 

formas sutiles de reproche hacia manifestaciones explícitas de violencia verbal y 

emocional dirigidas a las mujeres. 

 

Marco Teórico: Perspectivas y bases teóricas conceptuales para 

comprender la realidad. 

El presente marco teórico tiene como finalidad situar las perspectivas conceptuales 

y las bases teóricas que permiten comprender la realidad del objeto de estudio. Se 

exponen las principales corrientes, enfoques y categorías analíticas que orientan 

la investigación, así como los autores que han aportado elementos fundamentales 

para su construcción. 

 

La Violencia más allá de la agresión, un fenómeno social 

complejo. 

Max Weber conceptualiza la violencia en el contexto del poder y la autoridad. En 

su obra "Economía y Sociedad" (1978), Weber define el Estado como la entidad 

que reclama con éxito el monopolio del uso legítimo de la violencia física dentro 



 

30 
 

de un territorio. Este concepto se basa en la idea de que solo el Estado tiene la 

autoridad para ejercer la fuerza física de manera legítima y aceptada socialmente.  

 

Aunque Weber se enfoca principalmente en la violencia física, su teoría puede 

extenderse al ámbito simbólico. En este sentido, la violencia simbólica se refiere a 

la imposición de significados y normas culturales que legitiman y perpetúan 

relaciones de poder desiguales. 

 

En el contexto de las canciones del género regional mexicano, esta violencia 

simbólica se manifiesta a través de las normas y valores tradicionales que están 

profundamente arraigados en la cultura. Estas composiciones a menudo reflejan y 

refuerzan estereotipos de género y roles tradicionales que legitiman la 

subordinación de las mujeres.  

 

La música, como forma de expresión cultural, tiene el poder de influir en las 

percepciones y comportamientos de la sociedad. Por lo tanto, las letras de las 

canciones pueden ser vistas como un medio a través del cual se perpetúan las 

expectativas tradicionales de género. 

 

Este tipo de violencia no es explícita como la violencia física, pero actúa de manera 

sutil y efectiva a través de la aceptación social de ciertas normas y 

comportamientos. La repetición constante de temas y mensajes en las canciones 

puede naturalizar las relaciones de poder desiguales y hacer que sean vistas como 

algo normal y aceptable. Además, la influencia de estas canciones puede ser 

especialmente fuerte en comunidades donde la música regional mexicana es una 

parte integral de la vida cotidiana y la identidad cultural. 

 

Así, se puede ver cómo la teoría de Weber sobre el monopolio de la violencia 

legítima puede aplicarse no solo a la violencia física, sino también a formas más 

sutiles de control y dominación en la esfera simbólica. Al analizar las canciones del 

género regional mexicano, se puede comprender mejor cómo las normas 



 

31 
 

culturales y los valores tradicionales pueden perpetuar la desigualdad de género y 

la subordinación de las mujeres. 

 

Betancourt (2018) señala que, aunque Max Weber plantea al Estado como el ente 

que detenta el monopolio legítimo de la violencia física, su análisis se centra más 

en la noción de monopolio que en la violencia misma. Por su parte, Michel Foucault 

(1988), concibe la violencia como una expresión extrema del poder, caracterizada 

por el abuso y la supresión de la libertad. Sin embargo, en su enfoque, prevalece 

el interés por la dinámica del poder, dejando en segundo plano el examen 

específico de la violencia como su manifestación más radical. 

 

Por otro lado, Pierre Bourdieu (1998), introduce el concepto de violencia simbólica, 

que se refiere a la imposición de significados y valores culturales que perpetúan 

las relaciones de dominación. Según Bourdieu (1991), la violencia simbólica se 

hace evidente cuando los individuos subordinados aceptan y legitiman de manera 

inconsciente su propia posición de subordinación.  

 

Bourdieu plantea que los dominados asimilan y naturalizan las estructuras de 

poder y las normas sociales que las sustentan, viéndolas como inmutables y 

legítimas. De este modo, la violencia simbólica se convierte en una herramienta 

extremadamente efectiva de control social, ya que los subordinados participan 

involuntariamente en la reproducción de su propia opresión. 

 

Es útil analizar cómo la violencia simbólica se inserta en diferentes aspectos de la 

vida social. En el ámbito educativo, por ejemplo, las instituciones escolares pueden 

transmitir y reforzar diferencias de clase social, género y raza a través del currículo, 

las expectativas de los docentes y las interacciones cotidianas. Así, los estudiantes 

internalizan —incorporación de ideas o acciones ajenas a la propia manera de ser, 

pensar y sentir— las normas y valores dominantes, y aquellos en posiciones 

subordinadas aceptan su lugar en la jerarquía social como algo natural. 

 



 

32 
 

Asimismo, en el mundo laboral, la violencia simbólica puede observarse en la 

aceptación de condiciones laborales desfavorables y la falta de cuestionamiento 

hacia las jerarquías empresariales. Los trabajadores pueden internalizar la 

creencia de que ciertas posiciones o salarios bajos son una consecuencia 

inevitable de su situación personal o habilidades, en lugar de un resultado de 

dinámicas de poder desiguales. 

 

Sin embargo, el ámbito que es relevante para la investigación es cuando la 

violencia simbólica se manifiesta en el consumo cultural. Los medios de 

comunicación y las industrias culturales, al difundir ciertos ideales y 

representaciones, refuerzan estereotipos y normativas que legitiman y naturalizan 

la desigualdad. La aceptación de estos ideales y representaciones por parte de los 

consumidores contribuye a la reproducción de la violencia. 

 

La teoría de Bourdieu (2000) sobre la violencia simbólica revela cómo las 

estructuras de poder y las normas sociales se perpetúan de manera sutil y efectiva 

a través de la aceptación y legitimación involuntaria de los subordinados. Este 

concepto es fundamental para entender la reproducción de las desigualdades 

sociales y la resistencia a su cambio, argumenta que la violencia simbólica es una 

forma de poder que se ejerce de manera imperceptible y que cuenta con la 

aceptación inconsciente tanto de quienes la ejercen como de quienes la sufren. 

De igual forma, Michel Foucault (1977) aborda la violencia desde la perspectiva 

del poder y el control social, debido a que explora cómo las instituciones como las 

prisiones, los hospitales y las escuelas, utilizan diversas formas de violencia 

disciplinaria para regular y normalizar el comportamiento. Foucault argumenta que 

estas instituciones no solo castigan, sino que también moldean y dirigen la 

conducta de las personas de manera sutil pero constante. 

Según Foucault, el poder disciplinario se ejerce a través de una serie de técnicas 

y estrategias que buscan transformar a los individuos en sujetos dóciles y útiles 

para la sociedad. En las prisiones, por ejemplo, se utilizan técnicas de vigilancia y 



 

33 
 

castigo para controlar el comportamiento de los reclusos y reformar su carácter. 

Los hospitales, por su parte, aplican prácticas médicas y psiquiátricas que no solo 

buscan curar enfermedades, sino también regular la conducta de los pacientes y 

establecer normas de salud y normalidad. 

Las escuelas también desempeñan un papel fundamental en este proceso de 

disciplinamiento. A través de métodos pedagógicos, horarios estrictos y 

evaluaciones constantes, las instituciones educativas inculcan normas y valores 

que los estudiantes internalizan desde temprana edad. Foucault sostiene que 

estas prácticas no son simplemente educativas, sino que también son mecanismos 

de control social que buscan producir ciudadanos obedientes y conformes con las 

expectativas sociales. 

Las canciones del género regional mexicano pueden actuar como mecanismos de 

control social que refuerzan normas de género y comportamientos esperados, 

transformando la violencia simbólica en una herramienta de poder omnipresente y 

capilar —“Poder omnipresente” que se ejerce en todas partes, aunque no se pueda 

identificar a quién lo posee, lo "capilar" hace referencia a las técnicas y estrategias 

desplegadas en el ejercicio del poder mismo—. 

Además, Foucault introduce el concepto de biopoder, que se refiere a la forma en 

que el poder se extiende a la gestión y regulación de la vida misma, en la cual el 

Estado regula la vida de las poblaciones a través de prácticas de control sobre la 

población, como políticas de salud pública, planificación demográfica y regulación 

del cuerpo. A través del biopoder, el Estado y otras instituciones pueden ejercer 

un control más efectivo y sofisticado sobre la vida de los individuos lo que puede 

reflejarse en las expectativas de comportamiento y roles de género promovidos 

por las canciones. 

Por otro lado, Galtung (1969) introdujo el concepto de violencia estructural, 

refiriéndose a aquellas formas de daño que no se ejercen de manera directa, sino 

que se encuentran inscritas en las instituciones y estructuras sociales. Dicho de 

otro modo, la violencia estructural se manifiesta en las desigualdades sistemáticas 



 

34 
 

que limitan las oportunidades de ciertos grupos y privilegian a otros. En este 

sentido, el lenguaje musical que normaliza la subordinación femenina o la 

exaltación de la masculinidad violenta puede entenderse como parte de un 

entramado estructural que legitima y perpetúa dichas desigualdades, al 

convertirlas en elementos aparentemente naturales dentro de la vida cotidiana. 

 

Asimismo, posteriormente Galtung (1990) desarrolló la noción de violencia cultural, 

definida como aquellos aspectos de la cultura —como la religión, la ideología, el 

arte y el lenguaje— que se utilizan para justificar o legitimar tanto la violencia 

directa como la estructural. Según el autor, la violencia cultural funciona como un 

mecanismo simbólico que otorga legitimidad a las prácticas de dominación, 

haciendo que estas parezcan correctas o inevitables. Parafraseando su 

planteamiento, el lenguaje en las canciones del regional mexicano actúa como un 

vehículo cultural que naturaliza la violencia, convirtiéndola en aceptable y hasta 

deseable dentro de la identidad colectiva. De esta manera, las letras musicales no 

solo reflejan las dinámicas de poder, sino que contribuyen activamente a su 

reproducción y consolidación. 

Finalmente, la articulación de los conceptos de violencia estructural y cultural 

permite comprender cómo el discurso musical se inserta en un sistema más amplio 

de dominación. El análisis del lenguaje en el regional mexicano, desde esta 

perspectiva, revela que las canciones no son expresiones aisladas, sino que 

forman parte de un entramado simbólico que legitima jerarquías de género y poder, 

reforzando así las desigualdades sociales que Galtung identifica como 

manifestaciones de violencia. 

 

Violencia de género: comprender para transformar 

La Organización de las Naciones Unidas (ONU) conceptualiza la violencia contra 

las mujeres como cualquier manifestación de violencia basada en el género que 



 

35 
 

cause, o tenga el potencial de causar, daño físico, sexual o psicológico. Esta 

definición incluye también las amenazas, la coacción y la restricción injustificada 

de la libertad, independientemente de si estos actos ocurren en el ámbito público 

o en el privado (ONU, 1993). 

La violencia de género se entiende como cualquier conducta perjudicial que se 

ejerce contra individuos o grupos debido a su identidad de género. Esta forma de 

violencia tiene raíces en la desigualdad estructural, el ejercicio abusivo del poder 

y la persistencia de normas sociales que perpetúan el daño. Tal como lo señala 

ONU Mujeres (2021), el concepto destaca que las relaciones de poder desiguales 

entre géneros colocan especialmente a mujeres y niñas en una posición de 

vulnerabilidad frente a diversas manifestaciones de violencia. No obstante, aunque 

ellas son las principales afectadas, también los hombres y los niños pueden ser 

víctimas de este tipo de agresiones. 

De acuerdo con Vizzi, F., y Ojeda Garnero, A. (2017), mencionan que, Rita Segato, 

es una destacada antropóloga y feminista, que “aborda la violencia de género en 

América Latina como un fenómeno profundamente arraigado en las estructuras 

patriarcales y coloniales”.  

Según la autora, esta violencia no es un problema aislado, sino un síntoma de una 

sociedad que opera bajo lo que ella denomina la "pedagogía de la crueldad". Este 

concepto describe cómo el sistema patriarcal utiliza la violencia para disciplinar y 

controlar, no solo a las mujeres, sino también a otros grupos marginados. 

En sus palabras, "el ejercicio de la crueldad sobre el cuerpo de las mujeres... no 

es otra cosa que el disciplinamiento que las fuerzas patriarcales imponen a todos 

los que habitamos ese margen de la política". Esto implica que los actos de 

violencia, como los feminicidios, son mensajes aleccionadores que refuerzan el 

control social y perpetúan las desigualdades. 

Además, Segato critica la idea de que la modernidad ha traído avances en la 

igualdad de género. Ella, señala que, en realidad, los datos muestran un aumento 



 

36 
 

en la violencia, lo que contradice la noción de progreso lineal. De acuerdo con 

datos recopilados por la Comisión Económica para América Latina y el Caribe 

(CEPAL), en el año 2021 se registraron al menos 4,473 feminicidios en 29 países 

y territorios de la región, lo que representa un promedio de 12 mujeres asesinadas 

diariamente por motivos relacionados con su género (CEPAL, 2022).  

Por otro lado, ONU Mujeres (2021) reporta que, dentro de América Latina, los 

índices más elevados de feminicidio se observaron en países como Honduras —

con una tasa de 4.6 casos por cada 100,000 mujeres—, seguido por República 

Dominicana, El Salvador y Bolivia. A escala mundial, se estima que 

aproximadamente 736 millones de mujeres, lo que equivale a casi una de cada 

tres, han sido víctimas de violencia física o sexual al menos una vez en su vida. 

 

El Género: claves para entender desigualdades y cambios 

sociales 

Simone de Beauvoir argumenta que "una no nace, sino que se convierte en mujer", 

destacando la construcción social del género. En su obra "El Segundo Sexo" 

(1949), Beauvoir sostiene que la feminidad es un conjunto de prácticas y roles 

asignados socialmente a las mujeres. Esta perspectiva es clave para entender 

cómo las canciones del género regional mexicano influyen en la percepción de 

género, al reproducir y reforzar estos roles y prácticas asignadas. 

 

Dentro de esta obra, Beauvoir (1949) analiza cómo la sociedad ha construido la 

feminidad y ha relegado a las mujeres a una posición subordinada. También, 

argumenta que la identidad femenina no es una esencia biológica innata, sino una 

construcción cultural impuesta por una sociedad patriarcal. La famosa frase "No 

se nace mujer: se llega a serlo" subraya que la identidad femenina es una 

construcción cultural, resultado de un proceso continuo de socialización y 

condicionamiento a lo largo de la vida de las mujeres. 

 



 

37 
 

Beauvoir (1949) sostiene que, desde la infancia, las niñas son educadas para 

aceptar y asumir ciertos roles y comportamientos que la sociedad considera 

apropiados para su género. Estas expectativas incluyen la sumisión, la pasividad 

y la dependencia, características que refuerzan la idea de que las mujeres son 

seres inferiores y subordinados en comparación con los hombres. La sociedad 

patriarcal utiliza instituciones como la familia, la escuela y la religión para transmitir 

y reforzar estas normas de género, lo que perpetúa la desigualdad y la opresión 

de las mujeres. 

 

Además, la autora critica la noción de "la mujer eterna" o la esencia femenina, que 

idealiza a las mujeres como esposas y madres abnegadas y sacrificiales. Esta 

visión esencialista de la feminidad contribuye a la perpetuación de estereotipos 

que limitan las oportunidades y la autonomía de las mujeres.  

 

Según Beauvoir (1949), esta construcción cultural de la feminidad no solo sirve 

para mantener el poder masculino, sino que también limita el desarrollo y la libertad 

individual de las mujeres. 

 

Desde este mismo enfoque, también se aborda cómo la construcción cultural de 

la feminidad se refleja en la literatura, el arte y los medios de comunicación, que a 

menudo representan a las mujeres como objetos pasivos y decorativos, reforzando 

su rol subordinado. Estas representaciones contribuyen a la internalización de las 

normas de género y a la aceptación de la desigualdad como algo natural e 

inevitable. 

 

En su influyente artículo "Gender: A Useful Category of Historical Analysis" (1986), 

Joan Scott enfatiza la importancia del análisis histórico del género, proponiendo 

que las relaciones de género son una categoría fundamental del análisis histórico.  

 

Scott sugiere que las normas y roles de género no son estáticos, sino que cambian 

a lo largo del tiempo y están profundamente influenciados por el contexto histórico 



 

38 
 

y cultural. Scott argumenta que el género es una construcción social que se 

produce y reproduce a través de las prácticas y discursos históricos, lo que 

significa que no puede entenderse de manera aislada, sino siempre en relación 

con las estructuras de poder y las dinámicas sociales más amplias. 

 

Scott también destaca que el análisis histórico del género permite revelar cómo las 

relaciones de poder se manifiestan y se perpetúan a lo largo del tiempo. Al 

examinar las normas y roles de género en diferentes períodos históricos, se puede 

observar cómo se han utilizado para justificar y mantener las desigualdades 

sociales. Esto incluye no solo las relaciones de género, sino también la 

intersección con otras categorías de identidad, como la clase, la raza y la 

sexualidad. Al comprender cómo estas relaciones de poder han evolucionado, se 

pueden identificar las formas en que continúan impactando la sociedad 

contemporánea. 

 

Además, Scott señala que el análisis histórico del género desafía las narrativas 

históricas tradicionales que a menudo han ignorado o minimizado las 

contribuciones y experiencias de las mujeres y otros grupos marginados. Al 

incorporar el género como una categoría de análisis, se enriquece la comprensión 

de la historia y se promueve una visión más inclusiva y diversa del pasado. 

 

Este enfoque es particularmente relevante para entender cómo las canciones del 

género regional mexicano reflejan y moldean las normas de género a lo largo del 

tiempo. Las letras de estas canciones no solo capturan las actitudes y expectativas 

sociales de su época, sino que también contribuyen a la formación y perpetuación 

de estas normas. Al analizar cómo las canciones han representado los roles de 

género en diferentes momentos históricos, se puede apreciar cómo las 

expectativas y comportamientos asociados con la masculinidad y la feminidad han 

cambiado, así como las continuidades que persisten. 

 



 

39 
 

La obra de Joan Scott proporciona un marco teórico valioso para analizar las 

relaciones de género como una categoría fundamental en la historia. Su enfoque 

permite comprender cómo las normas y roles de género son construidos y 

reconstruidos a lo largo del tiempo, y cómo las canciones del género regional 

mexicano juegan un papel en este proceso. Este análisis histórico del género no 

solo ilumina el pasado, sino que también ofrece herramientas para cuestionar y 

transformar las desigualdades de género en el presente. 

 

Judith Butler, en "Gender Trouble" (1990), introduce la idea de la performatividad 

de género —idea de que el género se construye a través de acciones y 

repeticiones, y no es una verdad fija—, sugiriendo que el género no es una esencia 

innata ni una identidad fija, sino una serie de actos repetitivos que se inscriben en 

la identidad. Según Butler, el género no es algo que uno tiene, sino algo que uno 

hace, una actuación continua y reiterativa que produce la ilusión de una identidad 

coherente y estable. Esta idea desafía las concepciones tradicionales del género 

como una categoría binaria y esencialista, proponiendo en su lugar una visión más 

dinámica y fluida. 

 

Butler (1990) argumenta que los actos performativos de género están 

profundamente influenciados por las normas y expectativas culturales, que dictan 

cómo deben comportarse y presentarse las personas según su género. Estos 

actos son repetidos y ritualizados, creando la apariencia de naturalidad y 

legitimidad. De esta manera, la performatividad del género se convierte en un 

mecanismo poderoso de regulación social, que perpetúa y refuerza las relaciones 

de poder existentes. 

 

En el contexto de las canciones del género regional mexicano, la performatividad 

de género se manifiesta claramente. Estas canciones pueden ser vistas como 

herramientas performativas en la construcción y perpetuación de roles de género, 

al promover ciertas formas de comportamiento y expectativas de género. Las letras 

y los temas recurrentes en las canciones suelen reforzar estereotipos de género 



 

40 
 

tradicionales, representando a las mujeres en roles subordinados y a los hombres 

como figuras de autoridad y poder. Al escuchar y reproducir estas canciones, los 

oyentes participan en la repetición de los actos performativos que consolidan estas 

identidades de género. 

 

Además, la música tiene una capacidad única para conectar emocionalmente con 

las personas, lo que amplifica su impacto en la construcción de la identidad de 

género. Las melodías y ritmos pegajosos, junto con letras que evocan emociones 

fuertes, facilitan la internalización de las normas de género.  

 

Al considerar la teoría de la performatividad de Butler (1990), es evidente que el 

género es un proceso en constante evolución, influenciado por las prácticas 

culturales y sociales. Las canciones del género regional mexicano desempeñan 

un papel significativo en este proceso, al actuar como actos performativos que 

refuerzan y legitiman las normas de género. Este análisis destaca la importancia 

de cuestionar y desafiar las representaciones culturales que perpetúan la 

desigualdad de género. 

 

Marcela Lagarde y Marta Lamas exploran la violencia de género desde la 

perspectiva latinoamericana, destacando la importancia de entender la cultura y 

las tradiciones locales en la perpetuación de la desigualdad de género. Ambas 

autoras subrayan que la violencia de género no puede separarse del contexto 

cultural específico en el que se produce, ya que este contexto moldea las normas 

y expectativas que legitiman la subordinación de las mujeres. 

 

Marcela Lagarde, en su obra "Los cautiverios de las mujeres: madresposas, 

monjas, putas, presas y locas" (2005), aborda cómo las mujeres se encuentran en 

cautiverio dentro de roles y expectativas sociales que las limitan y oprimen. 

Lagarde utiliza el término "cautiverio" para describir la situación de las mujeres 

que, aunque no están físicamente encarceladas, están atrapadas en estructuras 

sociales y culturales que restringen su libertad y autonomía. Estos cautiverios 



 

41 
 

incluyen la maternidad, el matrimonio, la prostitución y la locura, entre otros, y 

todos ellos perpetúan la violencia de género al imponer roles y comportamientos 

específicos a las mujeres. 

 

Sin embargo, Marta Lamas, en su obra "Cuerpo: diferencia sexual y género" 

(1996), analiza cómo la construcción cultural de la diferencia sexual perpetúa la 

subordinación de las mujeres. Lamas argumenta que las diferencias biológicas 

entre hombres y mujeres son menos importantes que las significaciones culturales 

que se les atribuyen. Estas significaciones construyen una jerarquía de género que 

coloca a las mujeres en una posición de inferioridad y justifica su subordinación. 

Lamas también enfatiza que la desigualdad de género es una construcción social 

que puede y debe ser desafiada y transformada. 

 

En este contexto, las canciones del género regional mexicano pueden ser vistas 

como una expresión cultural que perpetúa la violencia de género al reforzar estos 

roles y expectativas. Las letras de estas canciones a menudo reflejan y celebran 

normas tradicionales de género, representando a las mujeres como sumisas y a 

los hombres como dominantes. Al hacerlo, estas composiciones contribuyen a la 

naturalización y legitimación de la desigualdad de género, ya que las audiencias 

internalizan y reproducen los mensajes que escuchan en la música. 

 

Además, la influencia de estas canciones se ve amplificada por su popularidad y 

su presencia constante en la vida cotidiana de muchas personas en México y otras 

partes de América Latina. Las canciones del género regional mexicano, al ser 

transmitidas en medios masivos de comunicación y celebradas en eventos 

sociales y culturales, tienen el poder de moldear las percepciones y actitudes de 

las personas hacia el género y la violencia de género. 

 

El término “feminicidio” en México se consolidó gracias al trabajo de académicas 

feministas como Marcela Lagarde, quien lo utilizó para denunciar los asesinatos 

sistemáticos de mujeres en Ciudad Juárez desde la década de 1990, conocidos 



 

42 
 

como “Las Muertas de Juárez”. Marcela Lagarde  (2005) lo definió como “el 

conjunto de crímenes contra mujeres tolerados por el Estado, que se caracterizan 

por la impunidad y la ausencia de justicia”. Su aporte permitió comprender que 

estos asesinatos no solo responden a la violencia de género en el ámbito privado, 

sino que también implican una dimensión política y social, donde las instituciones 

reproducen la desigualdad y perpetúan la violencia. 

 

En esta misma línea, Monárrez Fragoso (2000) documenta cómo la violencia 

contra las mujeres en Ciudad Juárez se convirtió en una práctica cultural que 

normaliza la subordinación femenina y la impunidad, describiendo el fenómeno 

como una “cultura del feminicidio” que se reproduce en las instituciones, en la 

economía maquiladora y en los imaginarios sociales. Su análisis evidencia que los 

asesinatos no son hechos aislados, sino parte de un entramado social y político 

que perpetúa desigualdades y legitima la violencia de género. 

 

De este modo, tanto Lagarde como Monárrez Fragoso coinciden en señalar que el 

feminicidio es una categoría crítica que visibiliza la dimensión política y cultural de 

los crímenes contra mujeres, convirtiéndose en un referente indispensable para 

comprender la magnitud del problema en México y su impacto en los derechos 

humanos. 

 

El análisis de Lagarde y Lamas ofrece una comprensión profunda de cómo la 

cultura y las tradiciones locales juegan un papel crucial en la perpetuación de la 

desigualdad de género. Las canciones del género regional mexicano, al reflejar y 

reforzar estos roles y expectativas, contribuyen a la perpetuación de la violencia 

de género y destacan la necesidad de cuestionar y transformar estas expresiones 

culturales para avanzar hacia una sociedad más igualitaria. 

 

Estela Serret se centra en la representación de la mujer en la cultura popular, 

explorando cómo las canciones y otros medios refuerzan estereotipos y 

desigualdades de género, perpetuando una imagen de la mujer subordinada y 



 

43 
 

dependiente. En su obra “Las mujeres en los medios de comunicación: una 

aproximación a la representación y la imagen de las mujeres en la cultura popular” 

Serret (2010) analiza en profundidad cómo estas representaciones culturales no 

solo reflejan las normas y expectativas sociales, sino que también las moldean y 

las perpetúan, contribuyendo a la violencia simbólica. 

 

Serret (2010) argumenta que las canciones, telenovelas, películas y otros medios 

de comunicación masiva juegan un papel crucial en la formación de la identidad 

de género. A través de la repetición constante de ciertos temas y personajes, estos 

medios consolidan imágenes de la mujer que enfatizan su rol como cuidadora, 

esposa y madre, mientras que minimizan o ignoran sus capacidades y 

aspiraciones más allá del ámbito doméstico. Estas representaciones no solo 

limitan las percepciones de las mujeres sobre sí mismas, sino que también influyen 

en cómo son vistas y tratadas por los demás. 

 

Además, Serret (2010) destaca que la violencia simbólica se manifiesta de manera 

sutil pero persistente en la cultura popular. Las mujeres internalizan las imágenes 

y roles que se les presentan, llegando a considerar su subordinación y 

dependencia como algo natural y deseable. Esta internalización refuerza las 

estructuras de poder desiguales y perpetúa la dominación masculina, ya que las 

mujeres aceptan y reproducen las normas que las oprimen. 

 

La música del género regional mexicano es un ejemplo claro de cómo la cultura 

popular puede perpetuar la violencia simbólica. Las letras de las canciones a 

menudo glorifican la figura del hombre dominante y la mujer sumisa, presentando 

relaciones de poder desiguales como normales y aceptables. Serret (2010) señala 

que este tipo de representaciones contribuyen a la socialización de las mujeres en 

roles tradicionales y limitan sus oportunidades de desarrollo personal y profesional. 

 

La autora también aborda cómo la representación de la mujer en la cultura popular 

afecta la percepción pública de la violencia de género. Cuando los medios 



 

44 
 

trivializan o romantizan la subordinación de las mujeres, se reduce la visibilidad de 

la violencia de género y se normalizan comportamientos abusivos. Esto dificulta la 

sensibilización y el reconocimiento de la violencia de género como un problema 

social grave que requiere acción y cambio. 

 

Estela Serret menciona que la representación de la mujer en la cultura popular 

revela cómo las canciones y otros medios refuerzan estereotipos y desigualdades 

de género. Estas representaciones afectan la forma en que las mujeres se ven a 

sí mismas y cómo son percibidas por los demás, contribuyendo a la violencia 

simbólica y perpetuando la subordinación femenina. Serret (2010) subraya la 

importancia de cuestionar y transformar las representaciones culturales para 

avanzar hacia una sociedad más equitativa e inclusiva. 

 

Al analizar el lenguaje en las canciones del regional mexicano, Rita Segato 

enfatiza que este no solo cumple una función comunicativa, sino que opera como 

un dispositivo que naturaliza jerarquías sociales y de género. En su reflexión sobre 

las pedagogías de la crueldad, Segato (2013) señala que las prácticas culturales 

—entre ellas la música popular— enseñan y legitiman la desigualdad, convirtiendo 

la violencia en un elemento estético y cotidiano.  

 

En este sentido, frases que exaltan la masculinidad violenta o la subordinación 

femenina no son simples recursos narrativos, sino estructuras discursivas que 

reproducen el poder patriarcal. Parafraseando su planteamiento, el lenguaje en las 

canciones puede ser visto como un instrumento de reproducción simbólica del 

poder, donde la violencia se estetiza y se convierte en parte de la identidad cultural 

(Segato, 2025). 

 

Estela Serret, en su obra Género y feminismo: diálogo y debate (2001), ha 

subrayado que el orden de género se sostiene en representaciones discursivas 

que delimitan lo posible y lo legítimo, explica que los estereotipos no son meras 



 

45 
 

imágenes, sino estructuras simbólicas que fijan roles y condicionan la acción 

social. 

 

Así, cuando en el regional mexicano se repiten fórmulas lingüísticas que presentan 

a la mujer como objeto de deseo o al hombre como figura de control, se refuerza 

un imaginario colectivo que legitima la desigualdad. Serret (2025) insiste en que el 

feminismo permite visibilizar cómo el lenguaje construye sujetos políticos y 

culturales, mostrando que la cultura popular no es neutral, sino un espacio donde 

se negocian y perpetúan relaciones de poder. 

 

Ambas autoras coinciden en que el lenguaje es un territorio de disputa simbólica. 

Segato lo entiende como un mecanismo que normaliza la violencia y la jerarquía, 

mientras que Serret lo concibe como un marco que fija identidades y roles. En el 

análisis del discurso musical, estas perspectivas permiten evidenciar cómo las 

canciones del regional mexicano no solo narran historias, sino que participan 

activamente en la reproducción de estereotipos y dinámicas de poder. Por ejemplo, 

las letras que glorifican la figura del “hombre fuerte” o que ridiculizan la autonomía 

femenina funcionan como dispositivos pedagógicos que enseñan a la audiencia 

qué conductas son valoradas y cuáles son sancionadas. 

 

En consecuencia, el estudio del lenguaje en este género musical revela que las 

canciones actúan como espacios de socialización simbólica, donde se transmiten 

valores de machismo, violencia y jerarquías de género.  

 

Tal como lo plantea Segato (2013), estas prácticas culturales consolidan un orden 

patriarcal que se vuelve parte de la identidad colectiva. Y siguiendo a Serret (2001), 

es posible afirmar que los estereotipos lingüísticos presentes en la música popular 

delimitan las fronteras de lo que se considera legítimo en las relaciones de género, 

reforzando así las dinámicas de poder que estructuran la vida social. 

 



 

46 
 

La Cultura: perspectivas críticas sobre identidad y poder. 

Pierre Bourdieu y Jean-Claude Passeron, en su obra "La reproducción" (1977), 

profundizan en cómo la cultura es un medio fundamental para la reproducción de 

la estructura social y de las desigualdades. Bourdieu introduce el concepto de 

"capital cultural", que se refiere a los conocimientos, habilidades y competencias 

que se valoran en una sociedad y que se adquieren principalmente a través de la 

educación y la socialización familiar. Este capital cultural es una forma de poder 

simbólico que legitima la dominación social, ya que aquellos que poseen más 

capital cultural tienen mayores oportunidades y acceso a recursos. 

 

Bourdieu y Passeron (1977) argumentan que las instituciones culturales, como las 

escuelas, los medios de comunicación y la industria del entretenimiento, juegan un 

papel crucial en la reproducción de las relaciones de dominación. Estas 

instituciones no solo transmiten conocimientos, sino que también inculcan las 

normas y valores de la clase dominante, perpetuando así las desigualdades 

sociales. A través de este proceso, las personas internalizan estas normas y 

valores, considerándolos naturales y legítimos. 

 

Entre los conceptos fundamentales en la teoría de Bourdieu se encuentra el 

habitus, entendido como un conjunto de disposiciones persistentes que orientan la 

manera en que las personas perciben, piensan y actúan en el mundo social 

(Bourdieu, 1979). El habitus se forma a través de la socialización y refleja las 

condiciones sociales en las que se desarrolla. Este concepto es fundamental para 

entender cómo las canciones del género regional mexicano, como productos 

culturales, contribuyen a la reproducción de las normas y valores que perpetúan 

las desigualdades de género. Las letras de estas canciones, al repetir estereotipos 

de género y roles tradicionales, moldean el habitus de los oyentes, reforzando la 

subordinación de las mujeres y la dominación masculina. 

 

Otra contribución importante de Bourdieu y Passeron (1977) es su análisis de 

cómo la cultura funciona como un "campo", un espacio social en el que los agentes 



 

47 
 

compiten por recursos y reconocimiento. Dentro de este campo, las prácticas 

culturales, como las canciones, no son neutras, sino que reflejan y refuerzan las 

estructuras de poder. Las canciones del género regional mexicano, al ser parte del 

campo cultural, desempeñan un papel en la lucha por el capital simbólico y la 

legitimación de las normas de género. 

 

Además, la influencia de estas canciones se ve amplificada por su popularidad y 

su presencia constante en la vida cotidiana de muchas personas en México y otras 

partes de América Latina. La música regional mexicana, al ser transmitida a través 

de diversos medios de comunicación y celebrada en eventos sociales y culturales, 

tiene el poder de moldear las percepciones y actitudes hacia el género y la 

violencia de género. 

 

Carlos Candini analiza cómo la cultura popular influye en la construcción de la 

identidad y las normas sociales. En su obra "Cultura Popular y Modernidad" (2003), 

Candini explora de manera profunda cómo las expresiones culturales, como las 

canciones, influyen en la formación de la identidad individual y colectiva, así como 

en la configuración de las normas y valores sociales.  

 

Candini sostiene que la cultura popular es un espacio privilegiado donde se 

producen y reproducen significados sociales, y donde se negocian y consolidan 

las identidades. 

 

Candini (2003) argumenta que las expresiones culturales, como las canciones del 

género regional mexicano, juegan un papel crucial en la socialización de los 

individuos, ya que transmiten valores, creencias y comportamientos que son 

internalizados por las personas a lo largo de sus vidas. Estas canciones, al ser 

parte de la cultura popular, tienen un impacto significativo en la percepción de 

género y en la perpetuación de la violencia simbólica. Las letras de las canciones 

a menudo reflejan y refuerzan estereotipos de género, presentando a las mujeres 

en roles subordinados y a los hombres como figuras de autoridad y poder. 



 

48 
 

 

Además, Candini (2003) señala que la cultura popular no es un espacio pasivo de 

mera reproducción de normas sociales, sino que también es un lugar de 

resistencia y transformación. Sin embargo, en muchos casos, las expresiones 

culturales populares tienden a consolidar las relaciones de poder existentes, 

legitimando la desigualdad de género a través de la naturalización de los roles 

tradicionales. Al representar y celebrar estos roles en sus letras, las canciones del 

género regional mexicano contribuyen a la construcción de una identidad de 

género que perpetúa la subordinación femenina. 

 

Candini (2003) también destaca la importancia de la repetición y la ritualización en 

la cultura popular. Las canciones, al ser escuchadas y reproducidas 

constantemente en diversos contextos sociales, tienen el poder de reforzar y 

solidificar las normas de género. Esta repetición no solo afecta a las percepciones 

individuales, sino que también moldea las expectativas sociales y las conductas 

colectivas. En este sentido, la cultura popular actúa como un mecanismo de control 

social que perpetúa la violencia simbólica al naturalizar las relaciones de poder 

desiguales. 

 

Asimismo, Candini (2003) aborda cómo las expresiones culturales son 

influenciadas por el contexto histórico y social en el que se producen. Las 

canciones del género regional mexicano, por ejemplo, reflejan las dinámicas de 

género prevalecientes en la sociedad mexicana y latinoamericana. Al analizar 

estas canciones, es posible identificar cómo las normas y valores de género han 

evolucionado y cómo continúan afectando las relaciones de género en la 

actualidad. 

 

Por otro lado, John B. Thompson introduce el concepto de ideología y medios de 

comunicación en su obra "Ideología y Cultura Moderna" (1990), explorando cómo 

los medios pueden ser utilizados para perpetuar ideologías dominantes. 

Thompson sostiene que los medios de comunicación no son simplemente canales 



 

49 
 

neutros de transmisión de información, sino que desempeñan un papel activo en 

la configuración de la percepción y la opinión pública. Los medios tienen el poder 

de moldear las creencias y actitudes de las personas, perpetuando ciertas 

ideologías y estructuras de poder. 

 

Thompson (1990) argumenta que los medios de comunicación son herramientas 

poderosas en la construcción y difusión de ideologías, entendidas como sistemas 

de creencias y valores que justifican y legitiman las relaciones de poder. Al 

controlar la representación de la realidad, los medios pueden naturalizar las 

desigualdades sociales y hacer que las estructuras de poder parezcan inevitables 

y justas. Este proceso de legitimación ideológica es sutil pero eficaz, ya que las 

personas internalizan los mensajes mediáticos sin cuestionar su origen ni sus 

implicaciones. 

 

En el contexto de las canciones del género regional mexicano, estas actúan como 

medios de comunicación que refuerzan ideologías de género y perpetúan la 

violencia simbólica. Las letras de las canciones a menudo representan y exaltan 

estereotipos de género tradicionales, presentando a las mujeres en roles 

subordinados y a los hombres como figuras dominantes y protectoras. Al hacerlo, 

estas canciones contribuyen a la difusión de una ideología de género que legitima 

la desigualdad y la dominación masculina. 

 

Thompson (1990) también analiza cómo los medios de comunicación pueden crear 

y mantener un sentido de identidad colectiva. En el caso del género regional 

mexicano, las canciones no solo reflejan las normas y valores de la cultura local, 

sino que también juegan un papel en la construcción de una identidad regional y 

nacional. La repetición constante de temas y estereotipos de género en estas 

canciones refuerza la idea de que ciertos roles y comportamientos son intrínsecos 

a la cultura, lo que dificulta la percepción de la desigualdad de género como un 

problema social que necesita ser abordado. 

 



 

50 
 

Además, el autor señala que la influencia de los medios de comunicación no es 

unidireccional; las audiencias no son receptores pasivos, sino que interpretan y 

negocian los mensajes mediáticos de diversas maneras. Sin embargo, la 

repetición y la ubicuidad de ciertos mensajes pueden limitar las posibilidades de 

interpretación crítica. En este sentido, las canciones del género regional mexicano, 

al estar profundamente integradas en la vida cotidiana y en los rituales sociales, 

tienen un poder significativo para consolidar las normas de género y perpetuar la 

violencia simbólica. 

 

CAPÍTULO II. DEL RITMO AL DISCURSO: CÓMO LA 

MÚSICA REPRESENTA Y REPRODUCE LA VIOLENCIA.  

 

Género musical 

El género musical es una categoría que se utiliza para clasificar y organizar 

diferentes tipos de música según sus características distintivas. Hay una amplia 

variedad de géneros musicales en todo el mundo, y cada uno tiene sus propias 

características, estilos y subgéneros. 

 

Hernández (2010) afirma que los géneros musicales se definen como conjuntos 

de obras que comparten rasgos estéticos, estructurales y culturales, lo cual facilita 

identificar patrones comunes en la producción musical. En este sentido, la 

clasificación de la música en géneros permite no solo ordenar las manifestaciones 

sonoras, sino también comprender las tendencias históricas y los contextos 

socioculturales en los que se inscriben (Martínez, 2003). 

 

La música es un arte que está en constante evolución, por lo que continuamente 

surgen nuevos géneros y fusiones entre ellos. Ramírez (2012) y Fernández (2020) 

enfatizan que, al desglosar un género en diversos subgéneros, se profundiza en 

el análisis de la identidad cultural y la transformación de los discursos artísticos a 



 

51 
 

lo largo del tiempo. Algunos de estos géneros musicales pueden abordar temas 

violentos o controversiales en sus letras o representaciones visuales, pero esto no 

significa que la música en sí misma sea intrínsecamente violenta. Algunos géneros 

musicales como hip hop, rap, rock entre otros a veces pueden contener elementos 

de violencia o agresividad pueden contener letras y representaciones visuales que 

abordan temas violentos, oscuros o extremos. Estas temáticas suelen ser ficticias 

y forman parte de la estética y la narrativa del género. 

 

La relación entre género musical y violencia simbólica hacia la mujer es un tema 

complejo y controvertido. Existen algunas canciones y géneros musicales que 

contienen letras o representaciones visuales que pueden ser consideradas como 

promotoras de la violencia o de actitudes y estereotipos negativos hacia las 

mujeres. Estas representaciones pueden incluir letras misóginas, objetivación 

sexual, violencia de género o ideas que refuerzan estereotipos y roles de género 

nocivos. 

 

El género de banda o regional mexicano se originó en el estado de Sinaloa a 

finales del siglo XIX, cuando los músicos locales empezaron a tocar canciones 

mexicanas con ritmo de polka, que los inmigrantes alemanes habían traído a la 

frontera entre México y Estados Unidos. La música banda se caracteriza por el uso 

de instrumentos de viento, como trompetas, trombones, clarinetes y tubas, y de 

percusión, como tambores y platillos. La banda suele interpretar temas de diversos 

estilos, como rancheras, corridos, cumbias, baladas y pop.  

 

La música banda es parte de la identidad cultural de Sinaloa y de México, y ha 

dado lugar a artistas y agrupaciones famosas, como Banda El Recodo, Banda MS, 

Banda Los Recoditos, Jenni Rivera y Julión Álvarez, entre otros. La música banda 

también ha trascendido las fronteras nacionales y ha conquistado a oyentes en 

todo el mundo, especialmente en Estados Unidos, donde se ubica entre los 

géneros de más rápido crecimiento. 

 



 

52 
 

La música ha sido relevante para la sociedad mexicana, pues ha reflejado sus 

raíces, sus tradiciones, sus conflictos y sus aspiraciones. La música también ha 

sido un medio de comunicación, de integración, de diversión y de creatividad para 

los mexicanos, que han sabido adaptarse y renovarse con los cambios históricos 

y las influencias externas.  

 

La música es, sin duda, una de las manifestaciones culturales más importantes y 

más vivas de México. Torres y Morales (2010) destacan que esta diversidad refleja 

la riqueza cultural y la evolución de las formas musicales, ya que la aparición de 

subgéneros permite agrupar expresiones artísticas que, aunque comparten una 

base estilística común, se adaptan a contextos y necesidades específicas de 

determinadas comunidades 

 

El arte sonoro tiene una gran diversidad, ya que existen varios géneros entre los 

que destacan el mariachi el cual se originó en el estado de Jalisco a principios del 

siglo XIX, cuando los músicos rurales empezaron a tocar canciones mexicanas 

con instrumentos de cuerda, como guitarras, violines y guitarrones, y a vestir con 

trajes típicos, como sombreros, chaquetas y pantalones de charro.  

 

El mariachi se caracteriza por el uso de armonías vocales, ritmos sincopados y 

sones regionales. Esta música suele interpretar temas de diversos estilos, como 

rancheras, huapangos, boleros y sones jaliscienses. Es reconocido como un 

símbolo de la identidad nacional y de la fiesta mexicana, y ha dado lugar a artistas 

y agrupaciones famosas, como Vicente Fernández, Alejandro Fernández, Pedro 

Infante, Jorge Negrete y Mariachi Vargas de Tecalitlán, entre otros. Esta 

Representación musical también ha trascendido las fronteras nacionales y ha sido 

reconocido como Patrimonio Cultural Inmaterial de la Humanidad por la 

Organización de las Naciones Unidas para la Educación, la Ciencia y la Cultura 

UNESCO. 

 



 

53 
 

También se encuentra el rock mexicano que se originó en la Ciudad de México a 

mediados del siglo XX, cuando los jóvenes urbanos empezaron a tocar canciones 

de rock and roll con influencias de la música estadounidense y británica, y a vestir 

con estilos rebeldes, como el de los pachucos, los rockers y los mods.  

 

El rock mexicano se caracteriza por el uso de instrumentos eléctricos, como 

guitarras, bajos y baterías, y por la exploración de temas sociales, políticos y 

existenciales. El rock mexicano suele interpretar temas de diversos estilos, como 

el rock and roll, el rock psicodélico, el rock progresivo, el punk, el metal y el rock 

alternativo. El rock mexicano es una expresión de la identidad juvenil y de la 

resistencia cultural, y ha dado lugar a artistas y agrupaciones famosas, Los Teen 

Tops, Los Locos del Ritmo, El Tri, Caifanes, Café Tacuba, Molotov y Zoé, entre 

otros.  El rock mexicano también ha trascendido las fronteras nacionales y ha sido 

parte del movimiento del rock en español. 

 

Violencia en la música  

La violencia en la música se refiere a la representación o expresión de actos 

violentos, agresivos o destructivos en las letras, el contenido visual o la actuación 

de artistas musicales. Según García (2010), este tipo de violencia se manifiesta a 

través de elementos textuales y visuales que no solo reflejan actitudes agresivas, 

sino que también pueden incitar a la adopción de comportamientos conflictivos en 

ciertos contextos socioculturales. De modo similar, López y Martínez (2011) 

indican que las representaciones gráficas en videos musicales y las actuaciones 

en vivo constituyen un lenguaje simbólico de violencia, pues transforman imágenes 

y movimientos en mensajes cargados de agresividad. 

 

Además, esta manifestación puede adoptar diversas formas: desde letras que 

promueven explícitamente la violencia hasta la utilización de imágenes 

impactantes y actitudes escénicas que glorifican comportamientos agresivos. 

Ramírez y Vargas (2020) destacan que el análisis de estas expresiones en la 

música contemporánea permite comprender cómo los mensajes agresivos se 



 

54 
 

despliegan en múltiples niveles —verbal, visual y performativo—, configurando 

narrativas que pueden normalizar la violencia dentro del imaginario colectivo. 

Pérez (2013) complementa esta perspectiva al argumentar que, si bien algunas 

manifestaciones buscan una crítica social, otras pueden enfatizar la provocación y 

la exaltación de la violencia, contribuyendo a debates sobre el impacto de estos 

contenidos en la sociedad. 

 

Es importante tener en cuenta que la música es una forma de expresión artística 

y cultural, ya que permite a los artistas plasmar sus realidades, sentimientos y 

experiencias, funcionando como un medio que refleja tanto la identidad individual 

como la colectiva Cruz y López (2012). Martínez (2015) explica que la música 

actúa como un espejo de la sociedad, comunicando las dinámicas sociales y 

culturales que configuran el entorno en el que vivimos. 

 

Por otro lado, algunos géneros musicales, como el rap, el heavy metal o el punk, 

han sido criticados por incluir letras o imágenes que parecen promover la violencia. 

Gómez (2017) sostiene que, aunque estos géneros pueden funcionar como 

herramientas de crítica social y de expresión de resistencia, en ciertos casos su 

contenido visual y lírico se interpreta como una glorificación de actitudes agresivas. 

Asimismo, Sánchez (2013) argumenta que la representación de la violencia en 

estas músicas genera debates sobre la responsabilidad del arte frente a los 

comportamientos sociales y la influencia que ciertos mensajes pueden tener en la 

audiencia, especialmente en contextos de vulnerabilidad. 

 

Sin embargo, es fundamental reconocer que no todos los artistas o géneros 

musicales promueven la violencia de la misma manera. Algunos utilizan la 

violencia como una forma de crítica social, para resaltar problemas como la 

discriminación, la desigualdad o la injusticia. Otros pueden emplear la violencia 

como un elemento estilístico o para provocar reacciones emocionales en el 

público. 

 



 

55 
 

La interrelación de la música y la violencia es una cuestión engorrosa y un tanto 

disputado, ya que existen posturas divergentes y las opiniones al respecto pueden 

variar. Mientras algunos argumentan que la música violenta puede tener efectos 

negativos en la sociedad, especialmente en los jóvenes, al normalizar o incitar a 

la agresión, otros defienden que la música constituye una manifestación artística 

amparada por el derecho a la libertad de expresión, y que atribuirle la 

responsabilidad de los problemas sociales resulta una simplificación excesiva. 

 

En última instancia, la interpretación y la respuesta a la violencia en la música son 

subjetivas y dependen de cada individuo. Es importante que cada persona ejerza 

su criterio y consuma música de una manera responsable y consciente. Además, 

es fundamental fomentar un diálogo abierto y constructivo sobre los temas de 

violencia y sus representaciones en la música. 

 

Algunos géneros musicales tienen un contenido lírico violento, como la banda, el 

reggaetón, el rap, el heavy metal y el gangsta rap, han sido criticados por incluir 

letras que glorifican la violencia, promueven el odio, la misoginia, el uso de drogas 

y el comportamiento delictivo. Estas canciones a menudo retratan situaciones 

violentas, conflictos armados, agresiones físicas y emocionales, y hacen referencia 

a pandillas y delincuencia. 

 

Existe un debate sobre si la música violenta tiene influencia en la sociedad, es 

decir si tiene un impacto directo en el comportamiento de quienes la escuchan. 

Algunos estudios empíricos han sugerido que la exposición prolongada a letras e 

imágenes violentas en la música podría facilitar el desarrollo de actitudes agresivas 

y comportamientos antisociales, especialmente en jóvenes y poblaciones 

vulnerables González y Martínez (2017) y López (2015).  

 

Sin embargo, otros argumentan que la música es solo una forma de expresión 

artística y que los oyentes son capaces de discernir entre la ficción y la realidad. 

Vargas (2018) expone que el contenido violento en la música debe interpretarse 



 

56 
 

como una manifestación estética o crítica, en la que el público, gracias a su 

capacidad analítica y su bagaje cultural, es capaz de discernir los mensajes 

ficticios de una influencia directa en la conducta. 

 

La violencia en la música ha llevado a discusiones sobre la censura y la regulación 

sobre la libertad de expresión. Algunos gobiernos y organizaciones han intentado 

imponer restricciones en cuanto a la venta y difusión de música violenta, 

argumentando que puede ser perjudicial para la sociedad, especialmente para los 

jóvenes. Sin embargo, esto ha generado problemas sobre la libertad de expresión 

y la creatividad artística. 

 

Los artistas a menudo son objeto de críticas y responsabilizados por la violencia 

en su música. Los músicos deben ser conscientes del impacto que su contenido 

puede tener en la audiencia y asumir la responsabilidad de enviar mensajes 

positivos al igual que expresarse libremente, ya que es importante recalcar que la 

responsabilidad última recae en los oyentes y en la educación que reciben. 

 

Violencia simbólica en la música  

La violencia simbólica en la música es una forma de dominación y opresión que se 

ejerce a través de las letras, los ritmos, los estilos y las imágenes que se asocian 

a ciertos géneros musicales.  Bourdieu (1998) conceptualiza la dominación 

simbólica como aquella en la que los mecanismos culturales y artísticos se 

emplean para legitimar y reproducir relaciones de poder, estableciendo normas en 

un campo cultural en el cual los grupos hegemónicos imponen su visión. 

 

En línea con esta perspectiva, Castro (2013) señala que la música es un medio a 

través del cual se difunden discursos que, a priori, naturalizan una determinada 

estructura de poder y dominación, ya que se busca imponer una visión del mundo 

que favorece a los grupos dominantes y que discrimina, excluye o degrada a los 

grupos subordinados, como las mujeres, las minorías étnicas, las personas 

LGBTTTIQ+ o las clases populares.  



 

57 
 

 

La violencia simbólica en la música se manifiesta de diversas formas, como la 

apología de la violencia física, sexual o psicológica, la cosificación y la 

sexualización de los cuerpos. González y Moreno (2017) evidencian que las 

representaciones presentes en ciertos géneros musicales contribuyen a la 

reproducción de estereotipos y roles de género preestablecidos, la negación o la 

ridiculización de la diversidad cultural o sexual, lo que coloca a determinados 

sectores en una posición de invisibilización o de marginalidad. 

 

La violencia simbólica en la música tiene un impacto negativo en la sociedad, pues 

contribuye a naturalizar y legitimar las desigualdades y las injusticias sociales, así 

como a generar malestar, frustración, inseguridad o autoodio en las personas que 

sufren la discriminación. La violencia simbólica en la música también dificulta el 

desarrollo de una cultura democrática, pluralista y respetuosa de los derechos 

humanos. 

 

La violencia simbólica se refiere al ejercicio de poder y dominación a través de 

símbolos, discursos o prácticas culturales. En la industria musical, se pueden 

identificar casos en los que se reproducen y perpetúan estereotipos de género, 

desigualdades y relaciones de poder desequilibradas. Esto puede tener un impacto 

negativo en la percepción y tratamiento de las mujeres, así como en la promoción 

de la violencia y el sexismo. 

 

A pesar de la presencia de violencia simbólica, la música también es un espacio 

donde se pueden encontrar diversas representaciones de género. Hay artistas 

como Beyoncé, Lady Gaga, Julieta Venegas, Vivir Quintana que desafían los roles 

y estereotipos tradicionales, y cuyas letras y actuaciones promueven la igualdad 

de género y la inclusión. Estas expresiones artísticas son importantes para 

fomentar la diversidad y el empoderamiento de las personas, especialmente de 

aquellas que han sido históricamente marginadas. 

 



 

58 
 

El impacto de la violencia simbólica en el género musical no es uniforme ni 

absoluto. La forma en que se percibe y se internaliza depende del contexto 

sociocultural, las experiencias individuales y la interpretación de cada persona. 

Bourdieu (1998) sostiene que los mecanismos de dominación simbólica se 

manifiestan en contextos específicos, lo que puede ser violento o problemático 

para algunos, puede ser visto como expresión artística o libertad de expresión por 

otros. Es esencial tener en cuenta estos factores al analizar y debatir sobre la 

violencia simbólica y el género musical. 

 

Tanto los artistas como los consumidores de música tienen un papel importante 

en la transformación de la violencia simbólica en el ámbito musical. Los artistas 

pueden utilizar su plataforma para promover mensajes positivos y desafiar los 

estereotipos de género. Los consumidores, a su vez, pueden ser conscientes de 

los mensajes que consumen y apoyar a aquellos artistas cuyas letras y acciones 

promueven la igualdad y el respeto. La educación y la sensibilización también son 

fundamentales para fomentar cambios significativos. 

 

La violencia simbólica hacia las mujeres en la música es un tema importante que 

ha sido ampliamente discutido y debatido en los últimos años, en el contexto de la 

música, dicha violencia simbólica puede manifestarse de diversas formas, 

incluyendo letras de canciones que cosifican o degradan a las mujeres, promueven 

la violencia sexual o refuerzan estereotipos de género negativos. También puede 

manifestarse en la representación visual de las mujeres en videoclips, donde se 

las muestra como meros objetos sexuales o se perpetúan roles de sumisión y 

subordinación. 

 

Estos mensajes y representaciones contribuyen a la normalización de la violencia 

de género y refuerzan las desigualdades entre hombres y mujeres. Además, 

pueden tener un impacto en la percepción y la autoestima de las mujeres, 

perpetuando estereotipos dañinos y limitando sus oportunidades en la industria 

musical. Es importante destacar que la violencia simbólica en la música no se limita 



 

59 
 

únicamente a un género o estilo musical en particular. Se puede encontrar en 

diferentes géneros, desde el hip-hop y el reguetón hasta el pop y el rock. Sin 

embargo, también es importante reconocer que existen artistas y canciones que 

desafían estos estereotipos y promueven la igualdad de género y el respeto hacia 

las mujeres. 

 

Araiza Díaz y González Escalona (2016) señalan que, en años recientes se ha 

incrementado tanto la conciencia social como el cuestionamiento y la crítica 

respecto a la violencia simbólica en la música de banda en México, movimientos 

como el feminismo y el activismo de género han impulsado discusiones y acciones 

para desafiar estos estereotipos y promover la igualdad en la industria musical. 

Esto incluye la promoción de artistas femeninas, la creación de espacios seguros 

y la exigencia de cambios en las letras y representaciones visuales. 

 

En resumen, la violencia simbólica hacia las mujeres en la música es un problema 

que refuerza desigualdades de género y estereotipos negativos. Es importante 

promover una cultura musical inclusiva y respetuosa, en la cual se valore la 

igualdad de género y se desafíen los mensajes y representaciones que perpetúan 

la violencia simbólica. 

 

Influencia de los medios para difundir música violenta 

Como se ha mencionado anteriormente los medios de comunicación ejercen una 

influencia considerable en la circulación y difusión de música en general, sin 

embargo, sucede con la música violenta, aunque es importante señalar que no son 

los únicos responsables de su influencia. En la radiodifusión, las estaciones de 

radio —especialmente aquellas que se centran en géneros como el rap, el metal o 

el hardcore— pueden transmitir canciones con contenido violento. Al ser una 

plataforma de amplia difusión, esto puede llevar a una mayor exposición del 

público a la música violenta (Menor Sendra y López de Ayala, 2018). 

 



 

60 
 

Del mismo modo, los videoclips musicales de géneros como el regional mexicano, 

narcocorridos y corridos tumbados a menudo retratan imágenes violentas o 

agresivas para captar la atención del público. Estas representaciones visuales 

pueden aumentar la percepción de violencia asociada con determinadas 

canciones y artistas. Así mismo con el auge de plataformas digitales es más fácil 

que nunca para los artistas y sellos discográficos promocionar música violenta. 

Estas plataformas pueden llegar a audiencias masivas y permitir la difusión viral 

de canciones con contenido violento (Casa Torres y Quishpe Gaibor, 2019). 

 

También los medios pueden coadyuvar a la difusión de música violenta a través 

de noticias y reseñas. Al cubrir ciertos artistas o géneros musicales con contenido 

violento, pueden generar interés y atención mediática adicional. Es importante 

destacar que los gustos y preferencias del público, así como las decisiones de los 

artistas y sellos discográficos, también juegan un rol indispensable e importante 

en la popularización de este tipo de música. Además, es crucial reconocer que la 

música no necesariamente induce a la violencia, ya que la relación entre la música 

y el comportamiento humano es compleja y multifacética (Menor Sendra y López 

de Ayala, 2018). 

Según la Oficina de las Naciones Unidas contra la Droga y el Delito. (2019) la ética 

de los medios ejerce un papel crucial cuando se trata de la difusión de música 

violenta. Algunas consideraciones sobre la importancia de la ética son la 

responsabilidad social de los medios de comunicación, debido a que estos 

informan y entretienen de una manera que promueva el bienestar y la seguridad 

del público. La difusión irresponsable de música violenta puede tener un impacto 

negativo en la sociedad, especialmente en audiencias jóvenes y vulnerables 

debido a los efectos en el comportamiento que se generan. 

 

Aunque la relación entre la música violenta y el comportamiento humano es 

compleja, existen investigaciones que sugieren que la exposición repetida a 

contenido violento puede tener influencias negativas en el comportamiento, 



 

61 
 

especialmente en personas susceptibles o en contextos específicos. (Menor 

Sendra y López de Ayala, 2018). Por ello, los medios deben considerar 

cuidadosamente los posibles efectos que la difusión de música violenta puede 

tener en su audiencia. 

Los medios de comunicación deben considerar la ética en la promoción de música 

violenta. Esto implica cuestionar si están contribuyendo a glorificar o normalizar la 

violencia, y si están equilibrando adecuadamente la libertad de expresión artística 

con la responsabilidad hacia el público, ya que los medios deben tener especial 

consideración por las audiencias vulnerables, como los niños y adolescentes.  

 

La exposición temprana y repetida a la música violenta puede influir en la 

percepción y el comportamiento de los jóvenes. (Casa Torres y Quishpe Gaibor, 

2019). Por lo que, los medios tienen la responsabilidad de proteger a estas 

audiencias y garantizar que la música violenta no sea accesible de manera 

inapropiada para ellos  

 

De acuerdo con la Oficina de las Naciones Unidas contra la Droga y el Delito (2019) 

la ética de los medios también implica considerar el contexto en el que se presenta 

la música violenta y reconocer la diversidad de experiencias y opiniones. Los 

medios deben evitar simplificar la relación entre la música violenta y la violencia 

real, y deben proporcionar una perspectiva equilibrada y contextualizada al tratar 

este tema.  

 

En resumen, la ética de los medios es fundamental cuando se trata de difundir 

música violenta. Los medios deben considerar su responsabilidad social, los 

posibles efectos en el comportamiento, la promoción ética, la protección de 

audiencias vulnerables y el contexto general para tomar decisiones informadas 

sobre cómo manejar este tipo de contenido. 

 



 

62 
 

CAPÍTULO III. MARCO METODOLÓGICO PARA EL 

ESTUDIO DE REPRESENTACIONES VIOLENTAS EN 

DISCURSOS MUSICALES. 

 

Tipo 

La investigación científica constituye un procedimiento ordenado y riguroso 

orientado a ampliar la comprensión y el entendimiento, en este caso referente a 

los fenómenos sociales.  Dicho proceso se fundamenta en la observación, 

interrogación, experimentación y análisis. Por ello es la adecuada para llevar a 

cabo en el presente trabajo. Según Cortés y León (2004), la investigación busca 

profundizar en procesos teóricos, prácticos o mixtos, partiendo del saber científico 

para abordar y resolver problemáticas sociales que han sido poco exploradas o 

que requieren nuevas aproximaciones. 

 

De acuerdo con Goded, J. (2021) en “La investigación científica de la 

comunicación” propone que el estudio científico de la comunicación no se limita a 

describir hechos aislados, sino que implica analizar los procesos culturales que 

estructuran la vida social. Al mencionar conceptos como producción social, 

creación cultural, imagen cultural e ideología, el autor sugiere que la comunicación 

es inseparable de las dinámicas históricas, simbólicas y políticas que atraviesan a 

las sociedades.  

 

Además, al afirmar que este estudio “puede y debe realizarse en dos planos” tanto 

el plano “productivo” así como el plano “receptivo”, es decir, el primero es el “plano 

de la creación, difusión y recepción culturales”, ya que se refiere a analizar cómo 

se crean, distribuyen y reciben los productos culturales. Esto implica estudiar a los 

autores, los medios de difusión (como películas, redes sociales, etc.) y cómo el 

público recibe y responde a estos productos culturales. 

 



 

63 
 

Sin embargo, el segundo es el “plano de las formas, funciones y significaciones de 

la producción cultural” en este se analiza la naturaleza misma de los productos 

culturales, es decir, sus formas (estructuras y estilos), funciones (propósitos y roles 

en la sociedad) y significaciones (significados y mensajes que transmiten). 

 

La presente investigación es de carácter científico, ya que busca generar 

conocimiento sistemático y fundamentado sobre la violencia simbólica presente en 

canciones del género regional mexicano. De este modo, se aborda la parte 

documental, debido a que se hizo una recopilación y revisión de documentos y 

fuentes relevantes, como lo son artículos científicos, libros, informes, tesis y otros 

materiales que proporcionaron antecedentes y contexto acerca del tema de 

violencia simbólica en canciones del género regional mexicano desde la 

perspectiva de género. Se realizó una revisión bibliográfica exhaustiva para 

identificar estudios previos y situar la investigación dentro del marco existente, 

misma que se ve reflejada en el contenido. También para identificar y reunir un 

corpus significativo de canciones representativas del género regional mexicano. 

 

Haciendo referencia al marco teórico de la investigación para integrar conceptos 

fundamentales relacionados con la violencia simbólica y la perspectiva de género, 

se hace alusión a tres conceptos fundamentales: la violencia con autores como 

Weber, Bourdieu y Foucault, después está el género con autoras como Beauvoir, 

Scott, Butler Lamas, Serret y Lagarde y por último la cultura con autores como 

Bourdieu, Passeron, Candini y Thompson de los cuales se retoman algunas de 

sus obras que fundamentan el estudio.  

 

Así mismo, la parte analítica: que se centra en el análisis de los datos recopilados 

durante la investigación. Aquí se aplican métodos y técnicas de análisis para 

interpretar los datos, identificar patrones, relaciones y tendencias dentro de las 

letras y los mensajes de las canciones que se retoman del género regional 

mexicano. En esta parte el proceso consistirá en descomponer un objeto de 

estudio (canciones), separando cada una de las partes del todo para estudiarlas 



 

64 
 

en forma individual (estrofas), en este caso se analizan los mensajes transmitidos 

en dicho objeto de estudio para descubrir cómo los elementos discursivos y 

simbólicos en las canciones perpetúan roles de género y desigualdades 

 

Diseño y Alcance de investigación 

Salgado (2007) define el diseño en la investigación como la estrategia general que 

orienta el desarrollo del estudio. Este enfoque se caracteriza por su flexibilidad y 

apertura, ya que las decisiones metodológicas se adaptan a las dinámicas del 

contexto, a los sujetos involucrados y a la evolución de los acontecimientos. En 

este sentido, el diseño no es rígido, sino que se ajusta progresivamente a las 

condiciones del entorno en el que se lleva a cabo la investigación. 

 

En este estudio se adopta un diseño de investigación no experimental y de tipo 

descriptivo. De acuerdo con Bernal (2006), una de las funciones esenciales de la 

investigación descriptiva consiste en identificar y detallar las características más 

relevantes del objeto de estudio, así como clasificar sus componentes, categorías 

o tipos de manera sistemática. 

 

Al ser un diseño de tipo no experimental y descriptivo. Significa que los datos serán 

analizados tal como se presentan en su contexto original, sin manipulación de 

variables. El diseño descriptivo permite caracterizar y detallar los patrones 

discursivos en las canciones seleccionadas, facilitando una comprensión profunda 

del fenómeno estudiado. 

 

Los estudios descriptivos tienen como propósito identificar y detallar las 

propiedades, características y perfiles relevantes de individuos, grupos, 

comunidades u otros fenómenos sujetos a análisis. Este tipo de investigación se 

enfoca en la observación y descripción de hechos, situaciones o eventos, mediante 

la recolección y medición sistemática de datos sobre diversas variables 

(Hernández, Fernández y Baptista, 2014). 

 



 

65 
 

El alcance de la investigación es exploratorio, ya que busca indagar en un tema 

poco estudiado en profundidad dentro del género musical en cuestión. Y de igual 

forma, es descriptivo, pues se enfocará en describir y analizar los elementos 

discursivos que contribuyen a la construcción y perpetuación de la violencia 

simbólica. 

 

Metodología  

Este proyecto se enmarca dentro de una metodología cualitativa, caracterizada 

por un enfoque flexible y dinámico que privilegia la interpretación de los fenómenos 

estudiados. Más que cuantificar o delimitar variables, esta perspectiva busca 

comprender en profundidad los elementos que intervienen en el proceso 

investigativo (Salgado, 2007). 

 

De acuerdo con Bernal (2012), se define el método cualitativo como un enfoque 

que busca profundizar en casos específicos sin generalizar, centrándose en la 

descripción y cualificación de fenómenos sociales. Este enfoque es más bien 

utilizado en procesos sociales como es el caso del tema en cuestión, en el cual se 

interpretará el hecho de que las canciones transmitan violencia de género, donde 

las letras son usadas para replicar conductas inadecuadas y normalizadas en la 

sociedad. 

 

Método 

El objeto de estudio de la investigación son las letras de las distintas canciones 

seleccionadas, para lo que se emplea el análisis de textos como método principal. 

De acuerdo con Goded (2021), este enfoque permitirá desglosar el contenido lírico 

y narrativo para identificar patrones, símbolos y narrativas relacionadas con la 

violencia simbólica, como señala Bernal (2012), el análisis textual es fundamental 

para la interpretación de discursos y su impacto sociocultural, ya que permite 

desentrañar significados implícitos y explícitos dentro de la estructura del mensaje. 



 

66 
 

Técnica 

El análisis del discurso constituye una herramienta metodológica que permite 

examinar cómo se configuran y comunican los significados en uno o varios textos. 

Esta técnica se interesa particularmente en el papel que desempeñan el lenguaje 

y el contexto en la construcción de sentidos, así como en la formación de 

identidades y vínculos sociales a través de los enunciados (Van Dijk, 2005). 

 

Según Salgado (2007), la técnica será utilizada con especial atención a las 

estructuras lingüísticas como lo son las metáforas y símbolos, pues el uso de 

metáforas asocia a la mujer con objetos o posesiones, reforzando la idea de 

pertenencia o subordinación. También está la adjetivación con términos que 

perpetúan estereotipos de género, como "débil", "sumisa" o "fiel". En ese mismo 

sentido, pueden usarse adjetivos idealizados que ponen a la mujer en un pedestal, 

reforzando roles tradicionalmente asignados.  

 

En cuanto al lenguaje violento o posesivo, hay frases que implican dominio o 

control, como "eres mía" o "te perderás sin mí". Otro punto son las narrativas de 

relaciones de poder, ya que estas expresiones colocan al hombre en una posición 

de poder o autoridad sobre la mujer. Y, por último, las implicaciones de género en 

los pronombres o verbos, que son esas referencias constantes a acciones 

asociadas con roles de género tradicionales.  

 

Por otra parte, se tienen las estructuras semióticas que refuerzan las 

desigualdades de género, como son la iconografía cultural con elementos 

asociados a la masculinidad hegemónica, como armas, caballos o el ambiente del 

rancho, que refuerzan el control y el poder en lo simbólico. Las canciones muchas 

veces presentan una imagen del hombre fuerte, agresivo o proveedor. 

 

La narración visual (en videos musicales) que, aunque no es exclusivamente 

textual, emplea videos acompañantes suelen reforzar los discursos de las 

canciones, mostrando roles tradicionales de género. También están las relaciones 



 

67 
 

intertextuales, pues hay canciones que citan o hacen eco de corridos u obras 

previas con un discurso similar, perpetuando valores tradicionales. Estos aspectos 

se vinculan regularmente a las letras de las canciones, mismas que serán objeto 

de análisis en este trabajo. 

 

Instrumento 

El instrumento principal será el uso de tablas categóricas, diseñadas para 

organizar y sistematizar las categorías de análisis. Estas categorías estarán 

fundamentadas en conceptos clave de la perspectiva de género y la teoría de la 

violencia simbólica, permitiendo una interpretación detallada y estructurada de los 

datos como: representaciones de género, en las que se refleje cómo se describen 

los roles masculinos y femeninos, el lenguaje: a partir de identificar palabras, 

frases o metáforas que refuercen estereotipos o violencia simbólica. Por otro lado, 

las dinámicas de poder: cómo se expresan relaciones de dominación o sumisión 

en el mensaje. Y, por último, los temas recurrentes: por ejemplo, celos, control, 

honor, venganza o desamor presentes en el corpus. 

 

Categorías de análisis 

 

A continuación, se describe la Tabla 1. CATEGORÍAS donde podremos ver las 4 

categorías que se utilizarán para el análisis del corpus. 

 

Tabla 1. CATEGORÍAS DE ANÁLISIS  

CATEGORÍAS 

CATEGORÍA 1 CATEGORÍA 2 CATEGORÍA 3 CATEGORÍA 4 

REPRESENTACIONES DE 
GÉNERO 

 

LENGUAJE QUE REFUERZA 
ESTEREOTIPOS O VIOLENCIA 

SIMBÓLICA 

 
DINÁMICAS DE PODER 

TEMAS RECURRENTES 
 

Roles 
masculinos 

Roles 
femeninos 

 

 
Palabras 

 
Frases 

 
Metáforas 

Relaciones 
de 

dominación 

Relación 
de 

sumisión 

Celos, Control, Honor, 
Venganza, Desamor 

Las construcciones sociales 
han asignado determinadas 

funciones y 

Actúan para reproducir y 
naturalizar estereotipos de 
género en el lenguaje de la 

sociedad 

Configuran las relaciones 
de poder, desde 

estructuras institucionales 

Reflejan emociones y 
experiencias humanas, 
sino que también están 

profundamente 



 

68 
 

comportamientos a lo 
femenino y lo masculino 

hasta mecanismos 
discursivos sutiles. 

entrelazados con 
estructuras de poder y 
normas culturales que 

perpetúan desigualdades. 
 

En primer lugar, las representaciones de género, en esta categoría se describen 

los roles masculinos y femeninos, de acuerdo con Butler (1990), se argumenta que 

las representaciones de género se construyen y reproducen a través de normas 

sociales que asignan roles específicos a hombres y mujeres. Este enfoque ayuda 

a entender cómo se describen roles masculinos y femeninos en los datos 

analizados. 

 

Por tanto, como se muestra en la Tabla 1. CATEGORÍAS las dos subcategorías que 

nacen de esta primera instancia, son el rol femenino y el rol masculino, en las 

cuales los roles femeninos se refieren a las expectativas, comportamientos y 

responsabilidades que la sociedad asigna a las mujeres. Estas representaciones 

no son inherentes ni naturales, sino que se constituyen a través de procesos 

históricos, culturales y discursivos que han contribuido a la configuración de la 

identidad femenina en el contexto de un orden patriarcal.  

 

En lo anterior se hace referencia a acciones como las tareas domésticas donde se 

le asigna a la mujer la responsabilidad de realizar actividades como la preparación 

de alimentos, la limpieza del hogar y el mantenimiento general del entorno familiar. 

El cuidado físico, emocional y afectivo, además de las tareas físicas, se espera 

que la mujer proporcione el sostén emocional a los miembros de la familia, 

gestionando y mediando las emociones del hogar.  

 

Del mismo modo, con lo anterior se habla de trabajo no remunerado, debido a que 

a menudo, estas actividades no se reconocen como trabajo profesional, lo que 

refuerza la invisibilidad del esfuerzo real y la contribución económica invisible que 

supone el cuidado familiar. 

 



 

69 
 

Butler (1990) plantea que el género es performativo, es decir, se produce y 

reproduce mediante la repetición de actos y comportamientos normativizados. 

Desde esta perspectiva, lo que se entiende por “feminidad” resulta de un proceso 

performativo en el cual las mujeres asumen, a lo largo de su vida, ciertos 

comportamientos que la sociedad reconoce y premia, lo que finalmente consolida 

roles que, aunque subjetivos, tienen un fuerte impacto en la organización social y 

en las relaciones de poder. 

 

Y, por otro lado, los roles masculinos se configuran como construcciones sociales 

que definen comportamientos, expectativas y prácticas asociadas a la identidad 

masculina. Estos roles se imponen a través de normas, discursos y repetición de 

prácticas que, en apariencia, aparentan ser "naturales", pero que en realidad son 

el producto de procesos históricos y culturales de formación de género, en las 

cuales se espera que el hombre asuma la responsabilidad económica y de toma 

de decisiones, es decir, la responsabilidad de proveer los recursos financieros, 

tome las decisiones importantes en el hogar. El hombre es visto como la figura que 

"sostiene" la estructura familiar, lo que refuerza una imagen de fortaleza y control. 

Asimismo, el hombre es visto como el protector, encargado de salvaguardar la 

integridad de la familia 

 

De acuerdo con Beauvoir (1949), en “El segundo sexo”, se profundiza en cómo en 

este sentido, el rol masculino se erige como el modelo normativo que 

históricamente ha privilegiado la posición del hombre en detrimento de la mujer, 

configurando una dinámica de poder en la que lo masculino se asocia a atributos 

como la autoridad, la fortaleza y la racionalidad. Beauvoir (1949) expone que los 

roles femeninos se establecen al definir a la mujer como el “otro” en relación con 

el hombre, lo que conlleva a la asignación de atributos como la pasividad, la 

dependencia y el cuidado. 

 

En segundo lugar, está el lenguaje, la identificación de palabras, frases o 

metáforas que refuercen estereotipos o violencia simbólica. Beauvoir (1949), 



 

70 
 

analiza cómo el lenguaje contribuye a la construcción de roles de género. Su 

famosa frase "No se nace mujer, se llega a serlo" refleja cómo los significados 

culturales atribuidos al género son moldeados por el lenguaje y las normas 

sociales. Este proceso puede reforzar estereotipos y limitar la agencia de las 

mujeres. Por otro lado, en sus estudios sobre género y violencia simbólica, 

Lagarde (2005) destaca cómo el lenguaje puede ser un vehículo para naturalizar 

la subordinación de las mujeres. En su análisis crítico del discurso, identifica cómo 

las palabras y metáforas en contextos culturales específicos perpetúan 

estereotipos y legitiman formas de violencia simbólica. 

 

En tercer lugar, estarían las dinámicas de poder, la forma como se expresan las 

relaciones de dominación o sumisión. Según Bourdieu (1991), las relaciones de 

dominación y sumisión se manifiestan a través de prácticas cotidianas y lenguaje, 

lo cual fundamenta el análisis de estas dinámicas. Bourdieu (1991) conceptualiza 

el poder como una forma de dominación simbólica, donde las estructuras sociales 

y culturales legitiman la desigualdad. Su noción de habitus explica cómo las 

normas y valores internalizados perpetúan relaciones de poder sin necesidad de 

coerción directa. 

 

En el contexto de las relaciones de poder, el control se manifiesta como una 

estrategia de dominación. Scott (1990) analiza cómo los grupos subordinados 

desarrollan formas de resistencia contra el control ejercido por estructuras de 

poder hegemónicas. 

 

Y, por último, los temas recurrentes, en esta categoría se abarcan los motivos y 

arquetipos recurrentes que emergen en contextos de conflicto y que pueden 

evidenciar estrategias de violencia simbólica. Los temas como los celos, el control, 

el honor, la venganza y el desamor no solo configuran aspectos emocionales, sino 

que también se transforman en instrumentos para justificar y perpetuar relaciones 

de dominación. De acuerdo con Gilligan (1982), temas como el control, el honor y 



 

71 
 

el desamor están profundamente enraizados en narrativas culturales que moldean 

el comportamiento humano y las relaciones. 

 

Corpus de análisis 

El corpus de esta investigación está conformado por una selección de canciones 

representativas de diversos artistas y agrupaciones dentro del género regional 

mexicano. La lista incluye canciones de Calibre 50 (“El tierno se fue” [2011], “Te 

estoy engañando con otra” [2011], “Ni que estuvieras tan buena” [2013]), La 

Arrolladora Banda El Limón de René Camacho (“Cedí” [2019], “Cabecita Dura” 

[2012]), Banda El Recodo (“Por una mujer casada” [1996]), Grupo Pesado (“Ojalá 

que te mueras” [2004], “A chillar a otra parte” [2005]), El Komander (“Abusamos 

del alcohol” [2015]), Julión Álvarez y su Norteño Banda (“La María” [2010]), Grupo 

Firme (“El Tóxico” [2020], “En tu perra vida” [2021]) y Carin León (“Me la aventé” 

[2020]). 

 

A partir de esta selección, en el proceso de análisis no se trabaja con la totalidad 

del repertorio de cada agrupación, sino con fragmentos específicos —estrofas o 

versos— que concentran la carga semántica, simbólica o ideológica que se 

pretende estudiar, lo cual evita que el estudio se convierta en una transcripción 

extensa y poco analítica, dicha selección también responde a un criterio ético: al 

no tratar de reproducir íntegramente discursos que pueden ser violentos o 

discriminatorios, sino de exponerlos críticamente en los momentos donde su carga 

ideológica es más evidente. 

 

Los fragmentos seleccionados de cada agrupación serán analizados a detalle bajo 

las tres primeras categorías establecidas anteriormente en la Tabla 1. CATEGORÍAS. 

La última categoría, relativa a los temas recurrentes en el repertorio, será abordada 

desde un enfoque general, identificando patrones discursivos que atraviesan el 

conjunto de canciones y su impacto en la construcción de significados 

socioculturales. 

 



 

72 
 

Análisis: Entre notas y palabras, lo que revelan las canciones 

Canciones de Calibre 50 

“El tierno se fue”  

La canción "El tierno se fue" (Calibre 50, 2011) trata sobre un cambio en el 

comportamiento y la conducta del hombre hacia la mujer, en la cual se deja atrás 

la imagen de dulzura y ternura para dar lugar a una manifestación intensa de deseo 

y sexualidad. De dicha canción se extrajo la siguiente estrofa para su análisis: 

 

Y me des una manera distinta de querer 

Ponerte la mano donde sabes bien 

Seré una bestia que sin respetar 

Tomaré tu cintura y te daré por 

Detrás de tu cuello, morderte hasta hacerte llorar 

Que rasguñes mi espalda y me digas que ya 

Que te duele hasta el alma y no puedas más 

Mientras grabo un vídeo así con mi celular  

 

Inicialmente se percibe la existencia de la mayoría de las categorías, ya que 

iniciando con la categoría 1 las representaciones de género presentes el rol 

masculino se presenta a través de la dominación y agresión pues la figura 

masculina en el fragmento adopta un rol de control absoluto sobre la relación, 

posicionándose como el agente activo que define la interacción física sin 

considerar la autonomía de la mujer. Con la frase "Seré una bestia que sin 

respetar" refuerza el arquetipo de masculinidad agresiva y descontrolada, 

vinculando el deseo con la falta de límites, lo que naturaliza la transgresión en las 

relaciones íntimas. Según Thompson (1990), la construcción de la identidad 

masculina en la cultura moderna se sustenta en modelos de poder que enfatizan 

la agresividad y la dominación, legitimando prácticas violentas dentro de las 

relaciones afectivas. 

 



 

73 
 

Sin embargo, el rol femenino se presenta con la sumisión y el sufrimiento debido 

que la mujer es representada como alguien que experimenta dolor, pero cuya 

respuesta se describe en términos de resistencia física y emocional como se ve 

en la frase "Que rasguñes mi espalda y me digas que ya, que te duele hasta 

el alma", este tipo de construcción perpetúa la idea de que la mujer debe soportar 

la intensidad del deseo masculino, reforzando un imaginario de subordinación y 

resistencia pasiva. Scott (1985) señala que la construcción del género en discursos 

amorosos refuerza la subordinación femenina al posicionar el dolor como una 

característica aceptada dentro de la interacción romántica. 

 

De acuerdo con la categoría 2, existe el lenguaje de dominación y transgresión 

con frases como "Ponerte la mano donde sabes bien", que implica un control 

sobre el cuerpo femenino que no menciona el consentimiento explícito, lo que 

refuerza dinámicas de poder desiguales en las relaciones. Foucault (1996) explica 

que el control sobre el cuerpo opera dentro de un marco de regulación social donde 

el acceso al cuerpo femenino es legitimado por discursos patriarcales. Sin 

embargo, con la frase "Tomaré tu cintura y te daré por" se emplea un lenguaje 

de acción unilateral que posiciona a la mujer como receptora de un acto sin 

capacidad de negociación. 

 

Se presentan las metáforas de agresividad y descontrol con la frase "Seré una 

bestia que sin respetar" asocia el deseo masculino con la falta de límites, creando 

una imagen de animalidad vinculada al poder sobre la mujer, pues se hace la 

comparación del hombre con una bestia, es decir, un animal el cual por instintos 

no obedece o respeta. Plaza (2007) analiza cómo las metáforas de violencia y 

descontrol refuerzan estructuras de subordinación femenina al presentar la 

agresión como parte del deseo legítimo. 

 

Con la frase "Que rasguñes mi espalda y me digas que ya, que te duele hasta 

el alma y no puedas más", se expresa sufrimiento y resistencia posicionando el 

dolor y la incapacidad de continuar como parte de la interacción, lo que refuerza 



 

74 
 

una imagen de subordinación en la que la mujer debe soportar la intensidad del 

deseo masculino. 

 

Con la frase "Mientras grabo un video así con mi celular", se refiere al control 

que se introduce una dimensión de vigilancia y registro, lo que puede relacionarse 

con dinámicas de poder basadas en la exposición y la pérdida de privacidad, 

Lagarde (1997) explica que la representación de las mujeres en contextos de 

control visual se inscribe dentro de un sistema de cautiverio, donde su imagen 

queda bajo la autoridad masculina. Se deja en claro que existe un control de la 

situación que obviamente tiene el hombre, ya que es él quien está grabando a la 

mujer con el celular, dejando dicho video como evidencia de la violencia que está 

ejerciendo sobre ella. De acuerdo con Bourdieu (1998), a lo largo de la canción se 

ejemplifica la violencia simbólica a través de la dominación del hombre sobre la 

mujer.   

 

Con la frase "Morderte hasta hacerte llorar", refuerza la relación entre dolor 

físico y deseo, lo que puede contribuir a la normalización de dinámicas violentas 

en el lenguaje amoroso, están muy marcadas las dinámicas de poder con las 

relaciones de dominación por parte del hombre al hacer mención de que la 

lastimara y la sumisión de la mujer mientras sufre y no hace nada por defenderse 

de su agresor. 

 

De acuerdo con las dinámicas de poder correspondiente a la categoría 3, está la 

desigualdad en el control de la relación con el lenguaje utilizado pues se refleja 

una relación en la que el hombre es el sujeto activo que impone las condiciones, 

mientras que la mujer es representada como alguien que experimenta el acto sin 

capacidad de decisión, visto lo anterior Lamas (1996) menciona que las diferencias 

biológicas entre hombres y mujeres construyen una jerarquía de género que 

coloca a las mujeres en una posición de inferioridad y justifica su subordinación. 

 



 

75 
 

La narrativa refuerza la idea de que el sufrimiento y la resistencia forman parte de 

la dinámica afectiva, lo que puede contribuir a la naturalización de la violencia 

simbólica en el imaginario amoroso. Y con la mención de la grabación con el celular 

se introduce una dimensión de control visual sobre la experiencia, lo que refuerza 

una dinámica de poder en la que la imagen de la mujer queda bajo la autoridad del 

narrador. Butler (1990) señala que la performatividad del género se expresa en 

discursos que legitiman la desigualdad a través de representaciones de control y 

sufrimiento. 

“Te estoy engañando con otra” 

"Te estoy engañando con otra" (Calibre 50, 2011) trata sobre la confesión de una 

traición amorosa, empleando un lenguaje sencillo y directo que resalta la idea de 

la búsqueda del placer sin limitaciones morales, lo que lo convierte en una crítica 

y representación de ciertos comportamientos en las relaciones contemporáneas. 

De dicha canción se extrajo la siguiente estrofa para su análisis: 

 

Te estoy engañando con otra 

No me vayas a colgar 

Quiero que escuches los gritos 

Que la morra va a pegar 

Así soy de sinvergüenza 

No te vayas a enojar 

 

El estilo narrativo conecta con la audiencia que se identifica con el hedonismo 

―doctrina filosófica que sostiene que el placer es el valor supremo y que el dolor 

es intrínsecamente no valioso― y la oposición a las normas tradicionales, 

transformando la canción en una manifestación artística del desencanto y la 

libertad individual.  

 

De acuerdo con la categoría 1, las representaciones de género son el rol masculino 

en la cual el narrador asume una posición de control absoluto, en la que no solo 

admite estar engañando, sino que además busca que su pareja escuche la 



 

76 
 

infidelidad en tiempo real "Quiero que escuches los gritos". Este rol refuerza la 

idea del hombre como figura dominante que impone sufrimiento y desprecio sin 

consecuencias.  

 

Según Bernal (2012), la estructura de las relaciones de poder se reproduce en los 

discursos cotidianos, consolidando dinámicas de dominación que legitiman la 

violencia emocional. Además, la frase "Así soy de sinvergüenza" normaliza una 

masculinidad basada en la transgresión y la falta de respeto, justificando la traición 

dentro de una lógica en la que el engaño es aceptado como un rasgo de identidad 

masculina. 

 

Por otro lado, el rol femenino es representado a partir de mostrar a la mujer como 

destinataria de la humillación, colocándola en un rol de vulnerabilidad y despojo 

de dignidad. La solicitud "No me vayas a colgar" refuerza la idea de que debe 

permanecer en la relación a pesar del abuso emocional. Lagarde (1997) explica 

que el cautiverio emocional en las relaciones impone a la mujer la carga de 

soportar y justificar la agresión masculina, manteniendo la desigualdad estructural 

 

También se minimiza su posible reacción al decir "No te vayas a enojar", lo que 

perpetúa la expectativa de que la mujer debe aceptar la falta de respeto sin 

protestar. La mujer es representada como alguien que experimenta dolor, pero 

cuya respuesta se describe en términos de resistencia física y emocional "Que 

rasguñes mi espalda y me digas que ya, que te duele hasta el alma". Este tipo 

de construcción perpetúa la idea de que la mujer debe soportar la intensidad del 

deseo masculino, reforzando un imaginario de subordinación y resistencia pasiva. 

 

De acuerdo con la categoría 2, las frases como "Te estoy engañando con otra" 

y "Así soy de sinvergüenza" presentan la infidelidad como algo aceptable o 

incluso como una característica de identidad. Butler (2007) señala que los 

discursos de género configuran roles sociales que naturalizan la falta de 



 

77 
 

compromiso en los hombres, reforzando la idea de que el abuso emocional es 

parte de su identidad. 

 

Este tipo de lenguaje perpetúa la idea de que la falta de compromiso o respeto en 

las relaciones es algo natural o inevitable, especialmente en contextos masculinos 

que retomando a Lamas (1996) con las diferencias biológicas entre hombres y 

mujeres el hombre está demostrando su superioridad hacia la mujer, en este caso 

engañándola con otra mujer normalizando la traición y la falta de respeto como 

una característica inherente de la identidad masculina, justificando la conducta 

abusiva como inevitable. 

 

 La frase "Quiero que escuches los gritos, Que la morra va a pegar" 

deshumaniza a la mujer al convertirla en un mero objeto de deseo o espectáculo, 

lo que le quita su autonomía y dignidad, transformando la infidelidad en un 

espectáculo, reforzando una dinámica en la que el sufrimiento de la pareja es 

convertido en parte de la narrativa de control del hombre. Foucault (1996) 

menciona que la exposición pública del dolor y la subordinación refuerza 

dispositivos de poder que convierten a ciertos cuerpos en sujetos de control y 

vigilancia. 

 

Otra de las categorías presentes es la 3, con las dinámicas de poder pues el 

hombre utiliza el sufrimiento o la reacción emocional de una mujer como medio 

para afirmar poder o control sobre ella. Beauvoir (1949) explica que las relaciones 

amorosas en sociedades patriarcales refuerzan la idea de que la mujer debe 

aceptar el desprecio sin reaccionar, consolidando la desigualdad en el vínculo 

afectivo. Lo que refuerza las dinámicas de dominación y desigualdad. El hombre 

impone el engaño no solo como una acción, sino como un castigo o acto de 

humillación deliberado hacia la mujer. Esto refuerza una jerarquía en la que el 

poder en la relación está en manos del hombre y la mujer es obligada a aceptar la 

situación sin resistencia. 

 



 

78 
 

La estructura del mensaje refleja una asimetría en la relación, en la cual el hombre 

puede traicionar sin consecuencias, mientras que la mujer es presionada para 

aceptar el desprecio sin reaccionar, dado que con la frase "No te vayas a enojar" 

le está advirtiendo que no puede ni debe molestarse pues está reforzando la idea 

de que las mujeres deben aceptar comportamientos dañinos sin reaccionar, 

perpetuando el estereotipo de Scott (1986), quien destaca que el análisis histórico 

del género permite revelar cómo las relaciones de poder se manifiestan y se 

perpetúan a lo largo del tiempo, cuando siempre es reflejada la mujer como sumisa 

y tolerante frente a las acciones del hombre. 

 

“Ni que estuvieras tan buena” 

La canción "Ni que estuvieras tan buena" de Calibre 50 (Calibre 50, 2013) trata 

sobre el desamor y el orgullo herido. El protagonista expresa su frustración y 

despecho tras ser rechazado por una mujer. El tono mezcla ironía y sarcasmo, 

mostrando al protagonista decidido a no dejarse afectar por el rechazo optando 

por ahogar sus penas en la fiesta y el alcohol, lo que también resalta una actitud 

desafiante y de autoafirmación. De dicha canción se extrajo la siguiente estrofa 

para su análisis: 

 

Volver contigo era broma 

¿Quién te manda a ser sangrona? 

Ni que estuvieras tan buena 

 

De acuerdo con la categoría 1, las representaciones de género son el rol masculino 

de autoridad y desprecio pues la voz masculina se posiciona como juez de la 

relación, negando la posibilidad de reconciliación desde una postura de burla y 

superioridad con la frase "Volver contigo era broma" el hombre  se sitúa en una 

posición de dominio, donde evalúa y descalifica a la mujer por su actitud y 

apariencia, lo que refuerza el estereotipo en el que los hombres tienen el derecho 

de juzgar el valor de las mujeres en función de criterios de belleza y 

comportamiento. 



 

79 
 

 

En cambio, el rol femenino está asociado a irritabilidad y atractivo, pues la mujer 

es representada como una persona "sangrona", es decir, alguien difícil de tratar, 

altanera o poco accesible emocionalmente. Este estereotipo se vincula con la idea 

de que las mujeres deben ser complacientes y afectuosas en las relaciones, y si 

no lo son, se les castiga con el desprecio. Scott (1985) analiza cómo la 

construcción de género impone comportamientos normativos que regulan la 

percepción de la mujer dentro de la sociedad. 

 

Además, con la frase "Ni que estuvieras tan buena" sitúa el atractivo físico como 

un criterio para determinar el valor de la mujer en la relación, reforzando la idea de 

que su legitimidad depende de su belleza y no de otros atributos personales o 

emocionales. Esto refuerza la violencia simbólica al legitimar la idea de que la 

belleza es una condición indispensable para el respeto y la validación en una 

relación afectiva. 

 

Lagarde (2005) explica que los discursos que reducen a la mujer a su apariencia 

contribuyen a la violencia simbólica al negar su autonomía y complejidad como 

sujeto. En el cual se está perpetuando la idea de que su importancia radica 

únicamente en su atractivo lo que perpetúa un rol masculino en el que los hombres 

evalúan y categorizan a las mujeres en función de su apariencia de igual modo, se 

está estampando el estereotipo de género sobre lo femenino, en el cual la mujer 

debe ser siempre bella, guapa, buena y lucir de determinada manera, es decir, 

cumpliendo con los estándares que la sociedad ha impuesto la palabra “buena” 

hace mención a las medidas de las mujeres que deben ser de 90, 60, 90 siendo 

mujeres voluptuosas, por lo cual si no está “buena” no vale la pena para el hombre. 

 

Respecto a la categoría 2, el tipo de lenguaje que refuerza estereotipos o violencia 

simbólica se muestra con frases como "Volver contigo era broma", en la que se 

ridiculiza la posibilidad de reconciliación, despojando la relación de cualquier 

significado emocional y convirtiéndola en un objeto de burla. Foucault (1977) 



 

80 
 

señala que el lenguaje de exclusión y desprecio configura relaciones de poder, 

donde la negación del otro opera como mecanismo de dominación. 

 

Con la frase "¿Quién te manda a ser sangrona?" posiciona la personalidad 

femenina como un defecto que justifica el rechazo. Esto refuerza la violencia 

simbólica al responsabilizar a la mujer por la decisión masculina de no continuar 

la relación, como si su actitud fuera la causa de su propio desprecio.  

 

Los tres versos anteriores engloban la categoría 3, pues el lenguaje empleado 

refuerza los estereotipos y la violencia simbólica que, de acuerdo con Bourdieu 

(1998) dentro de esa misma violencia se desglosan la dominación y subordinación, 

de esta manera con la frase "Volver contigo era broma" trivializa el sentir de la 

mujer en este caso, lo que puede interpretarse como una forma de invalidar las 

emociones de la otra persona. Beauvoir (1949) subraya que la construcción del 

género refuerza la desigualdad al posicionar a la mujer como dependiente del 

reconocimiento masculino. Este tipo de lenguaje perpetúa la idea de que las 

relaciones son descartables y que el respeto emocional no es necesario al reflejar 

una postura de superioridad emocional en este caso. 

 

También está presente el uso de términos peyorativos en la frase "¿Quién te 

manda a ser sangrona?", en la que se emplea un término despectivo para 

referirse a la mujer, reforzando estereotipos negativos que asocian a las mujeres 

con actitudes difíciles o desagradables, dicho tipo de lenguaje contribuye a la 

violencia simbólica al etiquetar y menospreciar.  

 

De acuerdo con Beauvoir (1949), la sociedad ha construido la feminidad y ha 

relegado a las mujeres a una posición subordinada y tan es notorio que en la frase 

más recurrente de la canción “Ni que estuvieras tan buena” refleja un intento de 

minimizar la importancia de la mujer que lo ha despreciado, sugiriendo que no vale 

la pena rogarle ni sufrir por ella. También se está cosificando y reduciendo el valor 

de la mujer a su apariencia física. 



 

81 
 

 

La Arrolladora Banda El Limón De René Camacho 

“Cedí” 

La canción "Cedí" (La Arrolladora Banda El Limón de René Camacho, 2019) 

también trata sobre la infidelidad desde una perspectiva de confesión y 

resignación. En la letra, se admite haber cedido a la tentación de estar con otra 

persona por gusto y placer. De dicha canción se extrajo la siguiente estrofa para 

su análisis: 

 

Porque me dio la gana 

Porque traía el antojo 

Y con tantas fotos 

Ya la deseaba 

   

De acuerdo con la categoría 1, en la anterior canción se habla del rol masculino 

tradicional de dominación y el deseo como prioridad en la frase "Porque me dio 

la gana" expresa una actitud de dominación masculina en la que las decisiones 

están basadas únicamente en el deseo personal del hombre, sin consideración por 

la mujer.  

 

Bourdieu (1998) menciona que la dominación simbólica opera a través de 

mecanismos que legitiman las desigualdades sociales, en dicho caso la 

desigualdad entre el hombre y la mujer. Por otro lado Beauvoir (1949) habla acerca 

de la sociedad patriarcal donde el rol masculino se alinea con la idea de que los 

hombres tienen derecho a actuar según sus impulsos, y es como se ve en la frase 

"Porque me dio la gana" donde se refuerza un modelo de masculinidad egoísta 

y autoritaria, utilizando un lenguaje que exalta la autonomía absoluta del hombre, 

ignorando cualquier contexto relacional o ético, dando pie a una expresión de 

control unilateral ―forma de dirigir o controlar una situación sin considerar los 

puntos de vista de los demás― el hombre declara que siguiendo sus impulsos fue 

infiel y lo admite cínicamente. 



 

82 
 

 

El rol femenino se presenta como objeto de deseo, pues la mujer es presentada 

como un objeto de consumo, cuya existencia en fotos genera deseo en el narrador 

"Y con tantas fotos ya la deseaba" lo que refuerza la cosificación femenina al 

reducir su identidad a su apariencia y al deseo masculino que provoca, debido a 

que se reproduce el estereotipo de que el valor de la mujer radica en su atractivo 

visual, sin considerar su autonomía, personalidad o consentimiento dentro de la 

interacción. 

 

En la siguiente frase está presente la categoría 2, en la que menciona "Porque 

traía el antojo", se emplea una metáfora que compara el deseo sexual con un 

impulso básico, casi trivial, como lo es el hambre. Plaza (2007) señala que este 

tipo de metáforas en el lenguaje amoroso refuerzan la idea de la mujer como objeto 

de consumo, despojándola de agencia y reduciendo la interacción a una 

transacción unilateral. Esto minimiza la complejidad emocional de las relaciones 

humanas y reduce la interacción a una transacción impulsada únicamente por 

necesidades físicas, es decir, las relaciones humanas se vuelven menos 

emocionales y sentimentales, convirtiéndose en simples intercambios basados 

solo en necesidades de una persona y sin cuestionar si la otra persona está de 

acuerdo. 

 

En cuanto a la categoría 3, se hace alusión a la cosificación de la mujer como 

objeto de deseo con la frase "Y con tantas fotos ya la deseaba" refuerza la 

representación de la mujer como un objeto visual que existe para satisfacer el 

deseo masculino. Según Serret (2010), los medios de comunicación han 

desempeñado un papel crucial en la reproducción de estas dinámicas, reforzando 

la idea de que la mujer es principalmente valorada en función de su apariencia 

física.  

 

Este tipo de representación perpetúa roles femeninos asociados a la pasividad y 

la subordinación, en la cual su valor se limita a lo que ofrecen visualmente. La frase 



 

83 
 

asocia a la mujer exclusivamente con su representación visual, lo que refuerza un 

tipo de violencia simbólica al convertirla en un objeto de consumo. Y nuevamente 

recae en los estereotipos de la mujer “buena” “antojable” “deseable” que los 

hombres y la sociedad en general han normalizado. Lamas (1993) analiza cómo 

las representaciones de género refuerzan la subordinación femenina al posicionar 

su valor en términos de deseo masculino, anulando su autonomía en la relación. 

 

La narrativa implica que el deseo masculino es suficiente para determinar la 

acción, sin importar la autonomía de la mujer, lo que refuerza una jerarquía en la 

que el poder de decisión recae exclusivamente en el hombre. Plaza (2007) analiza 

cómo la representación de las relaciones en la cultura popular normaliza el acceso 

unilateral del hombre al cuerpo femenino, consolidando un modelo de interacción 

donde la voluntad de la mujer no es necesaria. No se menciona la reciprocidad ni 

la voluntad de la mujer, lo que refleja una estructura de poder basada en el dominio 

masculino sobre la relación sin negociaciones o acuerdos mutuos.  

 

La referencia a las fotos refuerza la dinámica en la que la mujer existe como un 

elemento de consumo, lo que contribuye a la violencia simbólica al eliminar su 

agencia y convertirla en un estímulo pasivo. En este sentido, Scott (1986) 

argumenta que los discursos que minimizan la agencia femenina contribuyen a la 

reproducción de estructuras de poder que sostienen la desigualdad de género. Al 

convertir a la mujer en un objeto de deseo, se excluye su participación activa en la 

dinámica afectiva, reforzando una jerarquía en la cual el hombre impone sus 

términos sin negociación. 

 

Finalmente, la estructura del mensaje y el lenguaje empleado consolidan una 

dinámica de poder desigual en la que la autonomía femenina se invalida. Butler 

(1990) explica que los discursos de género no solo reflejan, sino que también 

producen las relaciones de dominación, construyendo representaciones que 

perpetúan la subordinación como norma dentro de las interacciones afectivas. 

 



 

84 
 

“Cabecita Dura” 

La canción “Cabecita Dura” (La Arrolladora Banda El Limón de René Camacho, 

2012) trata sobre una relación amorosa marcada por conflictos y diferencias 

irreconciliables. Él describe cómo su pareja, a quien llama "cabecita dura," es terca 

y poco dispuesta a cambiar, lo que lleva a una ruptura inevitable, abordando temas 

como los celos, la incompatibilidad y las expectativas no cumplidas en una 

relación.  

 

Es mejor sin ti 

A mí no me gusta que me quieran imponer 

Y no me prometas que te vas a componer 

No eres la pareja que estaba buscando 

Y ya no te pienso seguir aguantando 

 

No será contigo la familia hermosa 

Que he soñado tanto, niña caprichosa 

Eres lo contrario a lo que necesito 

Dejé de quererte, de sentir bonito 

No será contigo la boda en la iglesia 

Ni tampoco la luna de miel en Grecia 

Eres complicada, eres inmadura 

No entiendes razones, ya no tienes lucha, no será contigo 

Cabecita dura 

 

Tal como se menciona en la categoría 1, a lo largo de la canción y como se puede 

ver en las 2 estrofas anteriores, el narrador asume un rol tradicionalmente 

masculino de control y autoridad en la relación, presentándose como quien define 

si la relación continúa o no. Con la frase Y ya no te pienso seguir aguantando 

refuerza la idea de que los hombres son los agentes principales en la toma de 

decisiones afectivas, es decir, si ellos determinan que la relación debe llegar hasta 

ese punto, debido a que consideran que debe ser. De acuerdo con Weber (1978), 



 

85 
 

en este sentido, se está ejerciendo la violencia simbólica conforme a la imposición 

de normas culturales que están perpetuando las relaciones de poder desiguales 

entre el hombre y la mujer para decidir sobre una relación.  

 

La referencia a la "familia hermosa", "la boda en la iglesia," y la "luna de miel en 

Grecia" señala una visión convencional de las relaciones, donde se refuerzan los 

roles tradicionales asociados a la mujer como pareja ideal, cuyo objetivo es 

satisfacer estas expectativas románticas. Sin embargo, Lagarde (2005), aborda 

cómo las mujeres se encuentran en cautiverio dentro de roles y expectativas 

sociales que las limitan y oprimen restringiendo su libertad y autonomía, este 

cautiverio no es literalmente, sino representado en este caso como el matrimonio, 

al decir A mí no me gusta que me quieran imponer, es el hombre quien quiere 

imponer a ella lo que él ha soñado de una familia y del matrimonio. 

 

De acuerdo con la categoría 2, existen frases como niña caprichosa, cabecita 

dura, y no entiendes razones que utilizan un lenguaje que minimiza a la mujer, 

proyectándola como inferior, subordinada, emocionalmente inmadura, irracional y 

terca, según la concepción del hombre. Este tipo de lenguaje refuerza estereotipos 

que asocian y subestiman las capacidades emocionales y racionales de las 

mujeres. 

 

La expresión cabecita dura adquiere un matiz despectivo, al usarse para referirse 

a la mujer, especialmente en el contexto de la canción que se critica su madurez 

y su razonamiento, con dicha expresión hace alusión a que es una tonta por no 

entenderlo, con la frase menciona que tiene la cabeza dura lo que atribuye 

incapacidad mental, también se hace mención que no se va a componer, lo que 

indica que está enferma al no compartir los ideales del hombre. 

  

Beauvoir (1949) menciona estos roles que la sociedad patriarcal impone como la 

idealización de la mujer, única responsable de satisfacer las expectativas de la 

relación, culpándola por no cumplir con los estándares establecidos, así como en 



 

86 
 

las expresiones no eres la pareja que estaba buscando y eres lo contrario a lo 

que necesito en la cual se incumple la idealización. 

 

De acuerdo con la categoría 3, está presente la dominación emocional donde el 

hombre asume una posición dominante que define los términos de la relación, 

mientras que la mujer es retratada como pasiva o incapaz de cambiar su situación, 

lo cual perpetúa dinámicas jerárquicas, donde los hombres tienen mayor control 

emocional y decisión en las relaciones como se menciona anteriormente. 

 

Banda El Recodo 

“Por una mujer casada” 

La canción "Por una mujer casada" de Banda El Recodo de Cruz Lizárraga. (1996) 

aborda el tema del amor prohibido y las complejidades de una relación 

extramarital. Expresa su amor por una mujer casada, enfrentando las 

consecuencias sociales y personales de esta relación.  

 

El cuervo con tantas plumas 

No se pudo mantener 

Y yo que ni plumas tengo 

Tengo querida y mujer 

 

Iniciando con la categoría 1 hablando del rol masculino el hombre se presenta 

como el yo que, a pesar de no contar con plumas (atributos superficiales o 

adornos externos), ha consolidado una relación estable al tener querida y mujer.  

Por un lado, esto infiere que el valor del hombre no depende de la apariencia o de 

los adornos externos, sino de sus cualidades internas o de su capacidad para 

mantener una relación afectiva. Aquí se refuerza una representación tradicional 

del hombre como el que “triunfa” en el ámbito sentimental sin necesidad de 

abastecerse de signos externos de atractivo o vanidad.  

 



 

87 
 

Por otro lado, al mencionar las plumas de forma explícita se recalca la diferencia 

en el plumaje entre aves macho y aves hembra cuyas características prevalecen 

principalmente en la coloración y el patrón del plumaje. Dado que los machos 

suelen tener plumajes más llamativos, con colores brillantes y patrones vistosos, 

lo que les ayuda a atraer a las hembras durante la época de reproducción. Sin 

embargo, las aves hembra generalmente tienen plumajes más discretos y 

apagados, con tonos marrones o grises, con lo cual se refuerza aún más el impacto 

del rol masculino sobre el rol femenino. 

 

En cuanto al rol femenino, la presencia de querida y mujer se presenta como un 

premio o trofeo, una validación social de éxito. Sin embargo, se reduce la 

complejidad de la mujer a su rol de acompañante o recompensa, lo que puede 

recrear estereotipos en los que la mujer es vista principalmente en función de su 

relación con el hombre, sin destacar su autonomía o multifacética identidad. De 

acuerdo con Serret (2010), la mujer es presentada como dependiente del hombre 

llegando a considerar su subordinación y dependencia como algo natural y 

deseable.  

 

Categoría 2: Desde una perspectiva de violencia simbólica como plantea Bourdieu 

(1998), la metáfora puede interpretarse como una observación sobre cómo los 

símbolos y las apariencias (las “plumas”) pueden ser utilizados para legitimar una 

posición, aunque en el fondo carezcan de la capacidad real para sostener dicha 

posición. 

 

Es decir, el poder o prestigio visible no siempre se corresponde con una capacidad 

auténtica de mantener o generar recursos y estabilidad. Se refuerza la noción de 

que los signos externos (plumas) son innecesarios o incluso insuficientes para el 

éxito en la esfera sentimental, mientras que el “éxito” se materializa en la posesión 

de una relación estable. Las expresiones son sencillas y coloquiales, lo que las 

sitúa en un registro común y cotidiano. Sin embargo, la contraposición entre “tener 

plumas” y “tener querida y mujer” implica un juicio de valor sobre qué es lo que 



 

88 
 

realmente importa, es decir, la apariencia versus la capacidad para formar y 

mantener relaciones. 

 

En cuanto a la categoría 3, de las dinámicas de poder y violencia simbólica, al 

presentar el éxito sentimental como contrapuesto a la apariencia, implica una 

dinámica de poder en la que el hombre se legitima a sí mismo mediante la posesión 

de una pareja, lo cual es un signo tradicionalmente valorado en muchas culturas, 

que el hombre entre más mujeres tenga más hombre lo hace sentir. Aunque el 

fragmento no contiene violencia explícita, utiliza recursos simbólicos que pueden 

ser interpretados como violencia simbólica, ya que existe una reducción de la 

mujer a un objeto de validación, reforzando así la idea de que el valor social y 

sentimental no se basa en la apariencia exterior.  

 

Según Bourdieu (1998), esta dominación es efectiva precisamente porque opera 

de manera sutil, en el lenguaje, en las representaciones y en las prácticas sociales. 

Esta dicotomía puede contribuir a la reproducción de estereotipos de género, en 

los cuales la mujer es valorada por su apariencia y el hombre por su capacidad 

para “ganarse” el cariño y la validación social. Asimismo, la violencia simbólica se 

manifiesta en el hecho de que estas normas no son impuestas de manera 

coercitiva, sino interiorizadas por los propios actores sociales, lo que dificulta su 

cuestionamiento. 

 

La estructura del mensaje refuerza la idea de que la posesión de una mujer 

(“querida y mujer”) representa un logro personal y social para el hombre, lo que se 

alinea con dinámicas tradicionales de poder en las relaciones de género en las 

cuales el hombre es el que "tiene" y la mujer se presenta como un premio, en lugar 

de un sujeto autónomo con derechos y agencia propia. 

 



 

89 
 

Grupo pesado 

“Ojalá que te mueras” 

La canción "Ojalá que te mueras (Grupo Pesado, 2004) trata sobre el desamor y 

el resentimiento profundo hacia una expareja. En la letra, el protagonista expresa 

su dolor y enojo tras una traición amorosa, deseando que la persona que lo lastimó 

sufra las consecuencias de sus acciones 

 

Ojalá que te mueras 

Que tu alma se vaya al infierno 

Y que se haga eterno tu llanto 

Ojalá pagues caro el haberme engañado 

Aun queriéndote tanto 

Que se claven espinas en tu corazón 

Si es que aún tienes algo 

 

Con base en la categoría 1, el hombre asume un rol tradicionalmente masculino 

en el que expresa su dolor y enojo de manera intensa y vengativa, posicionándose 

como víctima de una traición. Este rol refuerza la idea de que los hombres tienen 

derecho a expresar su frustración de forma agresiva cuando sienten que su 

autoridad o confianza ha sido desafiada.   

 

Por otro lado, está el rol femenino asociado a la traición pues en este caso la mujer 

es representada como la causante del sufrimiento del hombre, perpetuando el 

estereotipo de la mujer como "infiel" o "culpable" en las relaciones. Este rol 

refuerza dinámicas de género en las que la mujer es vista como responsable de 

los conflictos emocionales en una pareja. De acuerdo con Butler (1990), los actos 

performativos de género están profundamente influenciados por las normas y 

expectativas culturales, que dictan cómo deben comportarse y presentarse las 

personas según su género. 

 



 

90 
 

En cuanto a la categoría 2, Bourdieu (1991) destaca que el lenguaje es uno de los 

principales instrumentos de violencia simbólica, ya que, a través de él, se 

reproducen las estructuras de poder y dominación, las expresiones que exponen 

palabras y frases de condena como Ojalá que te mueras y Que tu alma se vaya 

al infierno, las cuales son expresiones extremas que reflejan un deseo de castigo 

absoluto hacia la mujer, no solo son violentas en su contenido explícito, sino que 

también reflejan una estructura de poder en la que el hombre se arroga el derecho 

de decidir el destino moral y emocional de la mujer. 

 

También se presentan metáforas de dolor y sufrimiento Que se claven espinas 

en tu corazón es una metáfora que simboliza el dolor físico y emocional como 

castigo. Esta imagen refuerza la idea de que la mujer merece sufrir por sus 

acciones, perpetuando una narrativa de venganza y violencia simbólica. Según 

Bourdieu (1991), esta forma de violencia simbólica está profundamente enraizada 

en estructuras sociales que asignan roles específicos y expectativas de género, 

como el estereotipo de la mujer infiel o culpable. Sin embargo, frases como Ojalá 

pagues caro el haberme engañado reflejan una actitud de retribución y castigo, 

lo que refuerza estereotipos de género en los que el hombre busca recuperar su 

poder emocional a través de la agresión verbal. 

 

De acuerdo con la categoría 3, las relaciones de poder presentes son la 

dominación emocional donde el hombre utiliza un lenguaje de condena y castigo 

para reafirmar su posición de poder emocional, buscando controlar la narrativa de 

la relación y el impacto de la traición. Y a la mujer una relación de culpabilización 

en la cual la letra atribuye toda la responsabilidad del sufrimiento al engaño de la 

mujer, perpetuando una dinámica de poder en la que el hombre se posiciona como 

víctima absoluta y la mujer como culpable. Bourdieu (1991) señala que la violencia 

simbólica funciona a través de la complicidad de los dominados, quienes han 

interiorizado estructuras culturales que legitiman estas formas de agresión. En este 

caso, el marco cultural que perpetúa la condena hacia las mujeres infieles legitima 

y naturaliza el uso de expresiones extremas para castigar su conducta. 



 

91 
 

“A   chillar a otra parte” 

La canción "A chillar a otra parte" (Grupo Pesado, 2005) trata sobre el desamor 

y el empoderamiento tras una ruptura amorosa. En la letra, el hombre expresa su 

dolor y frustración por haber sido traicionado o abandonado, pero también deja 

claro que no permitirá que esa persona regrese a su vida 

 

Sé que voy a gozar cuando vengas llorando 

Me voy a burlar de ti al verte arrastrando 

Te arrepentirás de haberme conocido 

Porque hoy me declaro tu peor enemigo 

Y lo que te mereces por abandonarme es que al volver te mande 

A chillar a otra parte 

 

De acuerdo con la categoría 1, las representaciones de género presentes en la 

canción anterior son el rol masculino de dominación y venganza en la cual el 

hombre adopta un rol tradicionalmente masculino asociado al control emocional y 

la capacidad de castigar.  

 

Se presenta como alguien que, frente a la ruptura, busca restablecer su poder y 

superioridad a través del sufrimiento de la mujer. Este rol refuerza la idea de que 

el hombre tiene el derecho de vengarse y de dictar las consecuencias de la traición. 

En cuanto al rol femenino subordinado y castigado, la mujer es retratada como el 

sujeto que debe sufrir y arrepentirse por haber abandonado al hombre. Esto 

perpetúa el estereotipo de género que coloca a las mujeres como responsables de 

mantener las relaciones afectivas, y las castiga por transgredir las expectativas 

sociales o sentimentales. 

 

Beauvoir (1949) argumenta que la mujer ha sido históricamente definida como "lo 

Otro" en relación con el hombre, quien ocupa el lugar del sujeto absoluto, lo que 

se refiere a un mecanismo fundamental de la sociedad patriarcal. Según la autora, 

el hombre se presenta como la norma universal, mientras que la mujer es 



 

92 
 

construida como su contraparte, alguien definido únicamente en relación con él. 

Esta definición de la mujer como "lo Otro" implica que su identidad está 

determinada no por sí misma, sino por cómo el hombre la percibe y la define. Esto 

refuerza la jerarquía de género y limita la posibilidad de que las mujeres se vean 

como seres independientes con su propia trascendencia y autonomía. 

 

Siguiendo con la categoría 2, está presente el lenguaje que refuerza estereotipos 

o violencia simbólica, como el lenguaje de burla y humillación en la frase "Me voy 

a burlar de ti al verte arrastrando" refleja un deseo explícito de humillar a la 

mujer, reforzando la violencia simbólica al tratar de despojarla de su dignidad y 

colocarla en una posición vulnerable.  

 

Este lenguaje perpetúa la desigualdad al justificar el sufrimiento emocional como 

una forma legítima de venganza. Expresiones de condena y odio con la frase: "Sé 

que voy a gozar cuando vengas llorando” que utiliza un lenguaje que celebra 

el sufrimiento de la mujer como una fuente de placer para el narrador. Butler (1990) 

analiza cómo la performatividad del género se marca en discursos y prácticas 

sociales, en las cuales la subordinación emocional se convierte en un mecanismo 

de control y validación masculina a través de la subordinación emocional de la 

mujer. 

 

Asimismo, se hace mención de una declaración de enemistad absoluta con la frase 

"Hoy me declaro tu peor enemigo", que establece una dinámica de 

confrontación total, deshumanizando a la mujer y posicionándola como una figura 

completamente opuesta y condenada. Desde la perspectiva de Foucault (1977), el 

lenguaje de confrontación y exclusión forma parte de los dispositivos de poder que 

estructuran las relaciones sociales, generando dinámicas de sometimiento y 

resistencia. Dicha frase puede ser concebida como un instrumento de violencia 

simbólica, que refuerza el poder del hombre al deslegitimar a la mujer como igual 

en la relación.  

 



 

93 
 

También se exponen metáforas de exclusión y rechazo con la frase "A chillar a 

otra parte”, debido a que utiliza una metáfora que minimiza los sentimientos de la 

mujer, relegándola a un lugar fuera del ámbito del hombre. Beauvoir (1949) 

subraya cómo los discursos de exclusión refuerzan la opresión al naturalizar la 

posición subordinada de la mujer dentro de las estructuras patriarcales. En esta 

metáfora se perpetúa el desprecio hacia la mujer y refuerza el estereotipo de que 

el sufrimiento femenino debe ser invisibilizado o rechazado 

 

Respecto a las dinámicas de poder en la categoría 3 está el control emocional y 

validación masculina en la cual el hombre busca validar su propia posición a través 

del dolor y la humillación de la mujer, estableciendo una relación desigual en la 

que su poder emocional se refuerza mediante la subordinación y el sufrimiento de 

la otra persona. Lagarde (2005) explica que el cautiverio emocional es una forma 

de violencia que busca moldear la identidad femenina en función de los deseos y 

necesidades del hombre. 

 

Además, la reafirmación de autoridad al dictar que la mujer debe “arrepentirse” 

y ser castigada, el hombre asume una posición de autoridad absoluta en la 

relación, perpetuando una dinámica en la que el hombre controla y define el 

destino emocional de la mujer. En este sentido, Bourdieu (2001) señala que las 

estructuras de poder masculino se sostienen mediante la imposición de normas 

que definen y regulan el comportamiento de la mujer, asegurando su 

subordinación dentro de la relación.  

 

De igual manera, el despojo de dignidad se presenta cuando la narrativa elimina 

cualquier autonomía emocional de la mujer al reducirla a una figura que debe 

“arrastrarse” y “chillar,” Scott (1986) argumenta que el género es una construcción 

social utilizada como categoría analítica para entender las relaciones de poder que 

determinan la representación simbólica de la mujer, lo que refuerza dinámicas de 

poder que minimizan el valor de la mujer en la relación. 



 

94 
 

El Komander  

“Abusamos del alcohol” 

La canción 'Abusamos Del Alcohol' (Ríos, 2012) aborda la fusión entre el amor y 

el consumo desmedido de alcohol. Desde el principio, la letra habla de una noche 

de locura y pasión, donde el alcohol sirve como un impulsor para la cercanía y la 

unión emocional. 

Yo no sé si este bien 

Pero quiero invitarte a tomar 

Quiero emborracharte 

A la cama llevarte 

No lo tomes a mal 

Tú pones tu cuerpo 

Yo pongo el champagne 

 

De acuerdo con la categoría 1, respecto a las representaciones de género en los 

roles masculino-femenino, refuerzan la desigualdad estructural, ya que, en primer 

lugar, el hombre adopta un papel activo en la interacción, asumiendo el control 

sobre la situación y estableciendo las condiciones en las que se desarrollará la 

acción "Quiero emborracharte, a la cama llevarte". Este rol refuerza el 

estereotipo del hombre como el sujeto que decide y dirige, mientras que la mujer 

queda en una posición pasiva de recepción. Bourdieu (1998) señala que la 

dominación masculina no solo opera a través de la violencia física, sino también 

mediante el lenguaje y la construcción de narrativas que legitiman el poder del 

hombre sobre la mujer. 

 

Así mismo, la mujer es representada como un objeto dispuesto para el placer del 

hombre, como un objeto de deseo con frases como "Tú pones tu cuerpo, yo 

pongo el champagne" refuerzan una dinámica donde la participación femenina 

se reduce solo a su cuerpo, mientras que el hombre asume la agencia y el acceso 

a los recursos. Beauvoir (1949) explica que este tipo de construcción social es 



 

95 
 

resultado de la visión patriarcal que posiciona a la mujer como "el otro," negándole 

autonomía y relegándola al papel de objeto pasivo dentro de la relación. 

 

De acuerdo con la categoría 2, en cuanto al lenguaje que refuerza estereotipos o 

violencia simbólica, encontramos la ambigüedad moral ― estilo de comunicación 

o narración que no presenta una clara y sencilla distinción entre lo que es correcto 

o incorrecto, bueno o malo, moral o inmoral― con la frase "Yo no sé si está bien" 

que sugiere una posible transgresión y marca un reconocimiento implícito sobre la 

falta de consentimiento explícito, es decir, el reconocimiento indirecto o tácito de 

que no hubo un consentimiento claro y explícito.  

 

Butler (1990) destaca que la performatividad del género está profundamente ligada 

al lenguaje, y que frases como ésta normalizan dinámicas coercitivas al difuminar 

los límites entre consentimiento y presión.  Y reforzando así la idea de que ciertas 

prácticas pueden ser normalizadas a pesar de su cuestionamiento ético. 

 

La frase "Quiero emborracharte" refleja una estrategia de disminución de la 

autonomía de la mujer, lo que puede relacionarse con dinámicas de manipulación 

o presión. El hombre insinúa que el consumo de alcohol es una herramienta para 

facilitar el acceso a la mujer en términos físicos, eliminando su capacidad de 

decisión plena.  De acuerdo con Lagarde (2005), el control sobre el cuerpo y la 

voluntad femenina es una característica de los cautiverios de género, donde se 

minimiza la capacidad de decisión de la mujer a través de mecanismos que 

refuerzan su vulnerabilidad. 

 

Igualmente, la frase "Tú pones tu cuerpo" refuerza una construcción en la que la 

mujer es vista como un objeto físico para el placer del hombre, sin considerar su 

agencia, deseos o autonomía y por consiguiente con la frase "Yo pongo el 

champagne" establece una dinámica de intercambio en la que el hombre 

proporciona un recurso material (el alcohol), mientras que la mujer proporciona su 

cuerpo. Esto refuerza una estructura de poder desigual basada en la oferta y el 



 

96 
 

acceso, donde la mujer es representada como un "premio" a cambio de la inversión 

masculina. Según Foucault (1977), el poder no solo se ejerce de manera directa, 

sino también mediante dispositivos que regulan las interacciones sociales y 

justifican la subordinación de ciertos grupos 

 

Por otro lado, tanto con la frases anteriores, así como desde el título de la canción, 

se puede observar que se hace alusión de manera indirecta a la apología de la 

violación, al mencionar que él pone el alcohol mientras ella el cuerpo se habla de 

un intercambio como se menciona anteriormente, sin embargo, al mencionar que 

la quiere emborrachar para a la cama llevarla está afirmando que quiere ponerla 

en cierto grado de inconsciencia para poder llevarla a la cama y poder hacerla 

suya sin resistencia, ya que así mismo él en una frase anterior cuestiona el si está 

bien lo que hará, lo cual denota que si está cometiendo una transgresión. 

 

De acuerdo a la categoría 3 de las dinámicas de poder, el hombre define la 

situación y el desarrollo del encuentro sin dar espacio a la voz o decisión de la 

mujer. Thompson (1990) argumenta que la ideología refuerza estructuras de 

dominación al hacer que ciertas prácticas sean vistas como naturales dentro de 

las relaciones de poder. Tal como se refiere en la frase “Pero quiero invitarte a 

tomar” el hombre se presenta como quien invita, manipula y dirige la acción, lo 

que establece una dinámica de poder unilateral. La estructura de la frase minimiza 

la importancia del consentimiento y la autonomía de la mujer, insinuando que el 

alcohol y la insistencia pueden reemplazar una decisión consciente. La reducción 

de la mujer a su cuerpo y la metáfora del intercambio refuerzan un control simbólico 

en el que el hombre ostenta poder sobre la situación y sobre la disponibilidad física 

de la mujer. Bourdieu y Passeron (1977) explican que la reproducción de 

relaciones de dominación se perpetúa mediante discursos que condicionan la 

percepción del género y la autonomía individual, reforzando desigualdades 

estructurales. 

 



 

97 
 

Julión Álvarez y su Norteño Banda 

“La María” 

La canción "La María" (Álvarez, 2015), narra la historia de un amor inicialmente no 

correspondido. La letra describe la persistencia de un hombre enamorado que, a 

pesar de los rechazos, sigue insistiendo en conquistar el corazón de María. 

María ¿no que no querías? 

Te andabas haciendo la mula 

Pero ya sabias que era mío 

Ya tu corazón (tu corazón, tu corazón) 

Y que algún día 

Tú me lo darías 

 

De acuerdo con la categoría 1, de las representaciones de género el rol masculino 

de insistencia y apropiación se presenta con la línea "Ya sabías que era mío" 

sugiere una visión posesiva del amor, en la que el hombre asume que la mujer le 

pertenece emocionalmente. Esto refuerza el estereotipo de la masculinidad 

dominante, en la que la conquista se basa en la persistencia hasta lograr el 

sometimiento del otro. Según Bourdieu (1998), la dominación masculina no solo 

se construye mediante la fuerza explícita, sino también a través de mecanismos 

simbólicos que legitiman el control sobre la mujer, presentando la persistencia 

masculina como una estrategia natural en la conquista. 

 

Por otro lado, el rol femenino se presenta en la figura de resistencia simulada y 

sumisión eventual en la cual la mujer es presentada como alguien que rechaza 

inicialmente, pero cuyo destino romántico está determinado de antemano "Tú me 

lo darías". Esto refuerza el estereotipo de que la mujer debe ser "convencida" o 

"persuadida" para aceptar el vínculo romántico, en lugar de tener plena autonomía 

sobre su decisión afectiva. También se perpetúa la idea de que la mujer no expresa 

sus verdaderos sentimientos abiertamente, alimentando el mito de la "negativa 

falsa" que puede ser interpretada como parte del proceso de conquista. Beauvoir 

(1949) señala que este tipo de narrativas perpetúan la desigualdad al privar a la 



 

98 
 

mujer de plena autonomía afectiva, estableciendo el amor como un destino 

predeterminado más que una elección consciente. 

 

Desde la perspectiva del lenguaje, con base en la categoría 2 está la posesión con 

la frase "Ya sabías que era mío" donde se refuerza una narrativa en la que la 

mujer no tiene plena autonomía sobre su afectividad, sino que su amor es visto 

como algo que el hombre ha ganado o que le pertenece por derecho. Este tipo de 

expresión puede legitimar dinámicas de control en las relaciones sentimentales. 

 

Con la expresión "Te andabas haciendo la mula" compara el comportamiento de 

la mujer con el de una mula, representando a la mujer como alguien testaruda que 

aparenta resistencia, pero que finalmente cede, en este sentido, cabe recalcar que 

es una metáfora fuerte debido a que las mulas son sometidas a base de golpes, 

castigos, etc. Por consecuente, la reacción de la mula al sometimiento es 

amansarse, es decir, ceder a lo que su amo le exija.  

 

Esto marca la minimización del consentimiento que establece que la mujer no 

decía "no" en serio, sino que únicamente estaba simulando resistencia, lo cual 

minimiza la agencia femenina al malinterpretar su negativa. Butler (2007) analiza 

cómo este tipo de discursos contribuyen a la normalización de estructuras que 

subordinan la voluntad de la mujer, posicionándola como alguien cuyo rechazo no 

debe ser tomado en serio. Ya que este tipo de lenguaje trivializa el consentimiento 

y refuerza la idea de que una negativa puede ser interpretada como un simple 

obstáculo dentro del "juego" del amor, en lugar de una decisión legítima.  

 

Con la frase "Que algún día tú me lo darías" plantea la relación amorosa como 

una cuestión inevitable, no como una elección. Este tipo de metáfora refuerza la 

noción de que el amor es un destino predeterminado que la mujer eventualmente 

debe aceptar, lo que puede contribuir a la idea de que la insistencia masculina es 

justificada. Según Foucault (1996), las narrativas que presentan el deseo como un 



 

99 
 

destino inexorable pueden contribuir a la construcción de relaciones de poder que 

deslegitiman el consentimiento explícito. 

 

De acuerdo con la categoría 3 de dinámicas de poder, el hombre es el sujeto activo 

de la interacción; significa que el hombre es el dominante, mientras que la mujer 

es la parte pasiva o sumisa cuya resistencia inicial es vista como temporal y 

destinada a desaparecer. Bourdieu y Passeron (1977) explican que esta lógica de 

poder se reproduce en los discursos sociales, consolidando una relación de 

dominación que minimiza la agencia femenina dentro del vínculo afectivo.  

 

Esto quiere decir que se reproduce una dinámica de poder en la que el hombre 

controla el desarrollo de la relación. La estructura del mensaje elimina la 

posibilidad de que la mujer tenga control sobre sus sentimientos o decisiones, 

reforzando una lógica de poder en la que su destino romántico está definido por el 

deseo masculino. La letra sugiere que, aunque la mujer diga que no, el hombre 

debe continuar insistiendo porque eventualmente logrará que ella acepte la 

relación. Lagarde (2005) advierte que la violencia simbólica opera mediante 

construcciones discursivas que invisibilizan la opresión, reforzando la idea de que 

el deseo femenino puede ser condicionado por la perseverancia masculina. Este 

tipo de narrativa puede legitimar dinámicas que minimizan la importancia del 

consentimiento femenino. 

 

Grupo Firme 

“El Tóxico” 

La canción "El Tóxico" (Grupo Firme y León, 2020), aborda el tema del desamor y 

el deseo de venganza tras una ruptura amorosa. La letra refleja el dolor y el 

resentimiento del protagonista, quien, tras sentirse traicionado, decide convertirse 

en una presencia negativa en la vida de su expareja. 

 

Y me vas a pagar hasta los suspiros 

Que me arrebataste 



 

100 
 

Y tú corazoncito y, de paso, hasta el perro voy a envenenarte 

Y no te imaginas 

Qué alacrán te echaste 

En tu perra vida vas a hallar la calma hasta que te mueras 

O hasta que me mates 

 

De acuerdo con la categoría 1, representaciones de género el rol masculino en 

esta letra se construye desde la agresión y la venganza, configurando la relación 

como un espacio de sufrimiento y represalia, expresando su dolor en forma de 

amenazas y deseos de castigo. Se presenta como alguien que busca recuperar el 

control de la relación a través del sufrimiento de la otra persona. Con frases como 

"Y me vas a pagar hasta los suspiros que me arrebataste" refuerzan la idea 

de que la mujer tiene una deuda con el hombre por haberle causado dolor, lo que 

refuerza el estereotipo del hombre como “víctima” del engaño o abandono y exige 

compensación por el dolor sufrido. Bourdieu (1998) explica que la violencia 

simbólica funciona mediante la naturalización de jerarquías, estableciendo 

mecanismos de control que legitiman la dominación masculina incluso en el ámbito 

emocional. 

 

Sin embargo, la mujer es representada como la causante del sufrimiento, lo que 

refuerza el estereotipo de que las mujeres deben preservar las relaciones y pagar 

o enfrentar castigos severos si fallan en esta tarea. Beauvoir (1949) señala que la 

construcción del amor en sociedades patriarcales impone a la mujer una función 

de cuidado y sacrificio, donde cualquier desviación es castigada a nivel simbólico 

o físico. 

 

De acuerdo con la categoría 2, el tipo de lenguaje presente que refuerza 

estereotipos o violencia simbólica es el de represalia y dominio emocional con 

frases como "Y me vas a pagar hasta los suspiros" que implica que el daño 

emocional sufrido por el narrador debe ser compensado por la mujer. Este tipo de 



 

101 
 

expresión refuerza la violencia simbólica al establecer una relación de castigo por 

haber roto una expectativa amorosa. 

 

Con la frase "Hasta el perro voy a envenenarte" se presenta lenguaje de 

amenaza extrema es una metáfora de agresión máxima que muestra una intención 

de castigo desproporcionado, afectando incluso seres cercanos a la relación, como 

es el caso de la mascota (perro) y se está ejerciendo violencia de forma indirecta 

hacia la mujer, pues causaría daño lastimando a la mascota, con esto es evidente 

que el daño no repercutiría solo en el perro, sino indirectamente le estaría 

causando sufrimiento a la mujer. Este tipo de lenguaje refuerza la violencia 

simbólica al representar la venganza como una forma legítima de reacción ante el 

desamor. Según Foucault (1977), el lenguaje de violencia y castigo forma parte de 

los dispositivos de poder que estructuran las relaciones sociales, reforzando 

narrativas de sometimiento. 

 

La metáfora "qué alacrán te echaste" sugiere que la mujer ha desencadenado 

una reacción peligrosa al involucrarse con el hombre, perpetuando la idea de que 

los hombres tienen derecho a responder con agresión ante una ruptura o traición. 

Butler (1990) analiza cómo el lenguaje performativo configura las identidades y 

relaciones de poder, legitimando ciertas prácticas violentas al integrarlas en 

discursos aparentemente naturales. 

 

Con la expresión "En tu perra vida vas a hallar la calma hasta que te mueras" 

contiene un insulto que degrada a la mujer, reduciendo su existencia a algo indigno 

de paz o estabilidad. Este lenguaje refuerza la violencia simbólica al posicionarla 

como una figura despreciable que merece el sufrimiento. Lagarde (2005) señala 

que la violencia simbólica en el lenguaje es un mecanismo recurrente para 

consolidar la inferiorización de la mujer y su sometimiento dentro de relaciones 

desiguales. 

 



 

102 
 

De acuerdo con la categoría 3, la estructura del mensaje posiciona al hombre como 

quien dicta las consecuencias de la ruptura, reforzando la idea de que las 

relaciones no pueden terminar sin que la mujer sufra represalias. La frase "Hasta 

que te mueras o hasta que me mates" establece una narrativa de confrontación 

extrema en la que solo existen dos posibles desenlaces violentos.  

 

Thompson (1990) argumenta que la ideología refuerza estructuras de dominación 

al hacer que ciertas prácticas sean vistas como inevitables dentro de las relaciones 

afectivas. Esto refuerza una dinámica de poder basada en el miedo y la agresión. 

A través de metáforas agresivas y lenguaje de represalia, se perpetúa la violencia 

simbólica al presentar la venganza como una reacción legítima al desamor. 

Bourdieu (2001) explica que la estructura de las relaciones de poder se sostiene 

mediante la imposición de normas que regulan el comportamiento emocional, 

asegurando la subordinación de la mujer dentro del vínculo amoroso. Las 

dinámicas de poder en la letra reflejan una relación desigual basada en el castigo 

y el dominio emocional. 

 

“En Tu Perra Vida” 

La canción "En Tu Perra Vida" (Grupo Firme y Ramírez, 2021) interpretan un tema 

de desamor y despecho que expresa la decisión de no perdonar a una expareja, a 

pesar de su aparente arrepentimiento. 

 

En tu perra vida 

Vuelves a dormir conmigo 

Yo en cualquier esquina 

Me hallo una de tu tipo 

Tú que encuentres otro igual 

Eso sí va a estar canijo 

 

De acuerdo con la categoría 1, el rol masculino se construye desde el dominio en 

el cual el hombre se posiciona como alguien con poder de decisión y control sobre 



 

103 
 

la relación, con la frase "En tu perra vida vuelves a dormir conmigo" declara 

que la mujer nunca volverá a dormir con él, lo que refuerza una construcción de 

masculinidad en la que el hombre determina cuándo una relación termina y en qué 

términos se establece el vínculo. Bourdieu (2000) señala que la dominación 

masculina opera mediante mecanismos simbólicos que legitiman el control sobre 

la mujer en distintos espacios, incluyendo el afectivo. 

 

Además, con la frase "Yo en cualquier esquina me hallo una de tu tipo" 

perpetúa el estereotipo del hombre como alguien con acceso inmediato a nuevas 

parejas, lo que refuerza la cosificación de la mujer con la idea de que es 

reemplazable y que su valor radica en ser comparada con otras. Así, el hombre 

está ejerciendo violencia psicológica y simbólica al reducir a la mujer a algo 

mínimo, pues al generalizar que ella es igual a todas, está minimizando la 

diversidad de experiencias, pensamientos y capacidades de las mujeres, 

reforzando así la idea de que su identidad está determinada por características 

homogéneas en lugar de por su singularidad. Beauvoir (1949) explica que la 

cultura patriarcal ha históricamente relegado a la mujer al rol de objeto 

intercambiable dentro de relaciones que priorizan el poder masculino. 

 

Por otro lado, el rol femenino de escasez y dificultad para encontrar pareja, con la 

frase "Tú que encuentres otro igual, eso sí va a estar canijo" establece una 

diferencia entre el supuesto acceso fácil del hombre a nuevas parejas y la dificultad 

de la mujer para encontrar a alguien "igual" a él.  

 

Esto refuerza el estereotipo de género en el que los hombres son vistos como 

“valiosos” y “escasos”, mientras que las mujeres son “abundantes” y fácilmente 

“sustituibles”. Lagarde (2005) analiza cómo las narrativas amorosas reproducen la 

desigualdad al posicionar la figura masculina como indispensable, mientras que la 

femenina es tratada como prescindible.  También se reproduce la idea de que la 

mujer debe esforzarse más en una relación, mientras que el hombre puede 

terminarla sin consecuencias emocionales profundas.  



 

104 
 

 

Respecto al tipo de lenguaje que refuerza estereotipos o violencia simbólica, en 

cuanto a la categoría 2, la frase “En tu perra vida vuelves a dormir conmigo” 

utiliza un tono tajante y agresivo que refuerza una postura de desprecio y 

expulsión. Butler (2007) señala que el lenguaje performativo configura relaciones 

de poder, legitimando dinámicas de exclusión y subordinación. El uso de "perra 

vida" en este contexto no se usa literalmente para referirse al animal, sino como 

un intensificador que añade un tono fuerte o despectivo donde desvaloriza a la 

mujer y minimiza su existencia, lo que puede considerarse un ejemplo de violencia 

simbólica. 

 

Con la siguiente frase "Yo en cualquier esquina me hallo una de tu tipo" cosifica 

a la mujer al presentarla como parte de un grupo indistinguible y fácilmente 

intercambiable. Este tipo de lenguaje refuerza la idea de que las mujeres están 

disponibles en gran cantidad y que su singularidad no es relevante. Foucault 

(1977) explica que los discursos de clasificación y normalización son herramientas 

de poder utilizadas para reforzar jerarquías sociales. 

 

Por otro lado, con la frase "Tú que encuentres otro igual, eso sí va a estar 

canijo" implica que el hombre tiene un estatus elevado que será difícil de 

encontrar nuevamente. Esta expresión perpetúa una jerarquía de género en la que 

el hombre es el que posee mayor valor en la relación, mientras que la mujer es 

quien debe lamentar la pérdida. 

 

En relación con las dinámicas de poder (categoría 3), en la ruptura el hombre se 

presenta como el sujeto que impone el término de la relación, ya que se presenta 

como el sujeto que impone el término de la relación, negándole a la mujer cualquier 

posibilidad de reconciliación o decisión. Bourdieu y Passeron (1977) sostienen que 

la reproducción de la dominación masculina se perpetúa mediante discursos que 

condicionan la percepción de género y refuerzan relaciones desiguales. Esto 

refuerza la idea de que las relaciones amorosas están bajo el control masculino.  



 

105 
 

 

Así mismo la diferencia entre el supuesto acceso inmediato del hombre a nuevas 

parejas y la dificultad de la mujer para encontrar a alguien similar crea una 

dinámica de poder desigual, en la que la mujer es representada como dependiente 

de la relación mientras que el hombre tiene más opciones. Por lo que el tono 

agresivo y las expresiones de exclusión perpetúan la violencia simbólica al 

minimizar el valor de la mujer y reforzar la idea de que su sufrimiento es inevitable. 

Scott (1986) argumenta que el género es una categoría útil para entender cómo 

las narrativas afectan la distribución de poder y refuerzan desigualdades 

estructurales. 

 

Carin León 

“Me la aventé” 

La canción "Me La Aventé" (León, 2019) trata sobre el arrepentimiento y la rebeldía 

tras una ruptura amorosa. La letra refleja emociones encontradas: por un lado, el 

protagonista reconoce que lastimó a su pareja y expresa cierto remordimiento, 

pero por otro, también justifica sus acciones y muestra una actitud desafiante 

 

Si me la aventé fue por venganza 

Pa' ver si con un golpe la mula se amansa 

Ya no me importa si me dicen "Me voy de esta casa" 

Haz lo que quieras y si muy maciza 

Te suplico que cumplas tus amenazas 

 

En base a la categoría 1, en cuanto a las representaciones de género con la frase 

"Si me la aventé fue por venganza" se presenta el rol masculino de dominación 

y castigo donde el hombre justifica la violencia emocional y física como un 

mecanismo legítimo de retribución. Según Candini (2003), la cultura popular 

reproduce patrones de masculinidad que normalizan la violencia como parte de la 

identidad masculina, reforzando discursos de poder y sometimiento. Esto refuerza 

la narrativa de que el hombre tiene derecho a castigar a la mujer por sus acciones. 



 

106 
 

 

En cuanto al rol femenino la mujer es representada como alguien que, al desafiar 

al hombre con la frase "Si muy maciza", debe enfrentar su ira y violencia. Lamas 

(1996) señala que la construcción del género en la cultura patriarcal asigna a las 

mujeres un rol de sumisión, en el cual cualquier intento de autonomía es 

interpretado como una amenaza a las estructuras de poder dominantes. 

 

Este tipo de representación perpetúa el estereotipo de que las mujeres que 

muestran independencia o desafío deben ser "controladas" o "reducidas” así 

mismo con la frase "Te suplico que cumplas tus amenazas" ridiculiza la 

autonomía femenina, minimizando su poder de decisión y presentándola como 

alguien cuya voz carece de impacto real. 

 

En cuanto a la categoría 2 referente al lenguaje, con la frase "Pa’ ver si con un 

golpe la mula se amansa" está utilizando una metáfora agresiva donde la mujer 

es comparada con un animal que necesita ser domesticado mediante violencia, lo 

que refuerza un rol masculino de control y autoridad sobre la mujer, naturaliza el 

uso de la agresión para someter a la mujer, justificándolo como un medio válido 

para restaurar el control en la relación. Plaza (2007) explica que el lenguaje de 

violencia simbólica opera en narrativas de género, donde la agresión es 

presentada como un mecanismo de regulación social y afectiva. 

 

Por otro lado, con la frase “Haz lo que quieras y si muy maciza" utiliza un tono 

de desprecio que refuerza una dinámica de minimización, deslegitimando las 

decisiones de la mujer. Este tipo de construcción perpetúa el control emocional del 

hombre sobre la relación. Serret (2010) analiza cómo los medios de comunicación 

y la cultura popular reproducen modelos de control masculino, desvalorizando la 

figura femenina y reforzando estructuras de dominación. 

 

De acuerdo con la categoría 3, el control masculino basado en violencia y 

sometimiento se refleja en la estructura del mensaje con una dinámica en la que 



 

107 
 

el hombre busca restablecer su autoridad a través del castigo, lo que refuerza 

modelos de poder desiguales en relaciones afectivas, asimismo, la narrativa de 

venganza y castigo legitima el uso de agresión dentro de las relaciones, lo que 

perpetúa una estructura de poder basada en la subordinación femenina y el 

dominio masculino. Scott (1985) argumenta que el género es una categoría útil 

para entender las formas en que la opresión se manifiesta en discursos que 

normalizan la subordinación femenina. 

 

Según la categoría 4, las canciones analizadas presentan una notable recurrencia 

de ciertas temáticas, evidenciando patrones narrativos que reflejan aspectos 

fundamentales de las relaciones humanas. Los temas predominantes incluyen el 

amor y el desamor, las relaciones prohibidas, la venganza, los celos, el control, el 

deseo, la infidelidad, las figuras de amantes y queridas, el odio, la frustración, el 

dolor y el despecho. 

 

Estas emociones y conflictos no solo sirven como vehículos expresivos dentro de 

la música, sino que también responden a construcciones sociales profundamente 

arraigadas. La representación de estas experiencias en la música popular no es 

meramente anecdótica, sino que refuerza y reproduce estructuras de poder y 

normas culturales que condicionan la percepción del amor, la fidelidad, la posesión 

y la transgresión. En este sentido, la música funciona como un espacio de 

significación, donde se naturalizan roles de género, dinámicas de poder y 

discursos que pueden perpetuar desigualdades sistémicas. El análisis de estos 

temas resulta fundamental para comprender cómo la cultura popular influye en la 

construcción de imaginarios colectivos y en la legitimación de ciertas conductas 

dentro de la sociedad.  

 

Inicialmente el amor y desamor como estructura simbólica se presentan ambos 

como elementos centrales en la construcción de la experiencia afectiva en la 

música popular. Como señala Barthes (1984), el discurso amoroso no es solo una 

expresión individual, sino una construcción cultural que refuerza determinadas 



 

108 
 

expectativas sobre las relaciones. En esta línea, Bourdieu (2000) plantea que las 

relaciones afectivas están mediadas por estructuras de poder, en el cual el amor 

puede ser un espacio tanto de dominación como de resistencia. 

 

En cuanto al amor prohibido y normas sociales, se presenta en muchas de las 

canciones mencionadas, ya que se refleja la transgresión de normas sociales y la 

lucha contra imposiciones morales. Butler (2007) argumenta que las normas de 

género y deseo están reguladas culturalmente, estableciendo qué relaciones son 

legítimas y cuáles no. Estas canciones funcionan como espacios en los que se 

desafían y refuerzan estas reglas, al mismo tiempo. 

 

Existen marcados los temas de infidelidad, control y subordinación que de acuerdo 

con Serret (2010), perpetúan una imagen de la mujer subordinada y dependiente 

al hombre reforzando estereotipos de género que someten a las mujeres y las 

ponen en una situación de desventaja.  

 

Por otro lado, los temas de venganza, celos y control son manejados como 

mecanismos de poder. La música del regional mexicano es un espacio discursivo 

en el que se reflejan y reproducen diversas formas de violencia simbólica, 

particularmente en los temas de venganza, celos y control dentro de las relaciones 

afectivas. Según Pierre Bourdieu (2001), la violencia simbólica es una forma de 

dominación que se ejerce de manera implícita, a través de estructuras culturales 

que legitiman relaciones de poder sin necesidad de coerción explícita. En el caso 

de la música regional mexicana, estos temas funcionan como mecanismos de 

regulación social que refuerzan normas de género y roles afectivos. 

 

En cuanto a la venganza es un tema recurrente en la música regional mexicana y 

está estrechamente vinculada con la noción de honor y control sobre la pareja. 

Bourdieu (2001) plantea que la violencia simbólica se ejerce cuando los dominados 

aceptan las estructuras de poder como naturales. En este sentido, las canciones 

que relatan historias de venganza por traición o infidelidad refuerzan la idea de que 



 

109 
 

el hombre tiene el derecho de ejercer represalias para restaurar su autoridad. 

Frases como "si me dejas, te vas a arrepentir" o narrativas en las que el desengaño 

amoroso justifica actos de agresión emocional son ejemplos de cómo la música 

contribuye a normalizar la violencia afectiva. 

 

En cuanto los celos como mecanismo de regulación de la pareja, son 

representados en las letras como una justificación para el control y la vigilancia 

sobre la pareja. Bourdieu (2000) explica que la imposición de normas tácitas en 

las relaciones íntimas forma parte de la reproducción del poder. En la música 

regional mexicana, los celos suelen ser exaltados como una prueba de amor, 

reforzando la idea de que el deseo de exclusividad es un componente esencial de 

la relación. Este tipo de discurso contribuye a que las personas interioricen 

patrones de posesión y dependencia emocional, convirtiendo la vigilancia en una 

práctica socialmente aceptada. 

 

Sin embargo, en las canciones en las que el hombre establece condiciones sobre 

la conducta de su pareja refuerzan la violencia simbólica al presentar el control 

como una forma legítima de poder. Según Bourdieu (2001), la violencia simbólica 

se mantiene porque los dominados la perciben como una manifestación natural de 

las relaciones. La música regional mexicana reproduce este mecanismo al 

presentar situaciones donde el hombre dicta las reglas de la relación, castigando 

o condicionando la libertad de su pareja como parte de una dinámica afectiva 

aceptada. 

 

Por otro lado, la música no solo describe relaciones de dominación, sino que 

también las legitima. Foucault (1996) señala que el poder se ejerce en la regulación 

de cuerpos y emociones, lo que se observa en canciones que refuerzan el control 

sobre la pareja y justifican reacciones violentas frente a la traición. 

 

En cuanto al tema del deseo y transgresión en las narrativas musicales, 

especialmente aquellas que abordan la infidelidad y las figuras de amantes, puede 



 

110 
 

ser comprendido a través del concepto de lo abyecto de Kristeva (1980). Lo 

abyecto ―aquello que perturba el orden simbólico, la frontera entre el yo y el otro, 

o la distinción entre sujeto y objeto. Es el horror subjetivo que surge al enfrentarse 

a la amenaza de la pérdida de significado y la ruptura del orden social― representa 

aquello que la sociedad marginaliza, pero al mismo tiempo fascina, y la música se 

convierte en un espacio donde estas tensiones se exploran. 

 

Por último, los temas de despecho y sufrimiento en las canciones reflejan una 

performatividad del sufrimiento. Austin (1982) plantea que el lenguaje no solo 

describe la realidad, sino que la construye, y en este sentido, la música popular 

refuerza discursos sobre el sufrimiento afectivo como una experiencia colectiva 

legitimada socialmente. 

 

Hallazgos y resultados 

Este estudio analiza los mecanismos a través de los cuales la violencia simbólica 

se transmite y legitima en canciones de regional mexicano, considerando una 

perspectiva de género. A partir de un enfoque crítico, se examinaron las 

representaciones de poder, las construcciones de identidad y los discursos 

normalizados que refuerzan dinámicas de subordinación y desigualdad. La 

investigación permitió identificar cómo estos elementos influyen en la percepción 

social y en la reproducción de estereotipos de género dentro del ámbito musical y 

cultural. 

 

Respecto a la relevancia de la violencia simbólica en la música regional mexicana 

es vista como un fenómeno de gran impacto cultural, pues opera como un 

mecanismo que normaliza y perpetúa desigualdades de género bajo discursos 

aparentemente naturales o tradicionales. A través de sus letras, la música 

reproduce estructuras de poder que refuerzan roles de dominación y 

subordinación, moldeando percepciones sociales sobre masculinidad, feminidad y 

relaciones interpersonales. 

 



 

111 
 

Dentro de este género musical, la violencia simbólica se manifiesta en la exaltación 

de conductas asociadas a la virilidad, el control sobre las mujeres y la justificación 

de dinámicas de sumisión. Estas narrativas no solo reflejan valores arraigados en 

ciertos sectores de la sociedad, sino que también contribuyen a su legitimación, 

afectando la manera en que se interpretan y reproducen las relaciones de género 

en distintos espacios. 

 

Analizar este fenómeno es fundamental para entender cómo la música regional 

mexicana actúa como un vehículo de transmisión ideológica, influyendo en la 

percepción de la violencia y en la construcción de identidades de género. 

Identificar y cuestionar estos discursos permite abrir espacios de reflexión sobre la 

posibilidad de resignificar el género musical desde perspectivas más críticas e 

inclusivas, fomentando representaciones que promuevan la equidad y el respeto 

en la cultura popular. 

 

Los hallazgos de la investigación aportan una visión crítica al análisis del género 

desde una perspectiva de género al revelar los mecanismos mediante los cuales 

la música regional mexicana refuerza, transmite y legitima la violencia simbólica.  

Es decir, al identificar los elementos recurrentes en las letras y discursos 

musicales, el estudio pone en evidencia cómo el lenguaje y las representaciones 

refuerzan roles de género tradicionales, normalizando la desigualdad y la 

subordinación. Así pues, también la investigación permite desafiar la idea de que 

ciertas narrativas sobre masculinidad y feminidad son "naturales" o "inevitables," 

evidenciando su carácter construido y su impacto en la percepción social. Con la 

investigación se establecen conexiones entre la producción cultural y la estructura 

de poder, mostrando cómo la música funciona como un dispositivo de 

reproducción ideológica que refuerza dinámicas de dominación y resistencia.  

 

La investigación no solo contribuye al análisis de la violencia simbólica, sino que 

también nutre el campo de los estudios de género, culturales y de comunicación, 

proporcionando herramientas para evaluar el impacto social de los productos 



 

112 
 

culturales. Ya que, al analizar estos discursos, se abre la posibilidad de transformar 

la música regional mexicana desde una perspectiva crítica, fomentando nuevas 

representaciones que promuevan la equidad de género y la visibilización de 

alternativas más inclusivas. 

 

Existen patrones de violencia simbólica en las letras del regional mexicano, pues 

a través del análisis de las canciones desde los inicios del género regional 

mexicano revela la presencia sostenida de discursos que reproducen violencia 

simbólica, estableciendo representaciones de género arraigadas en dinámicas de 

poder. A través de metáforas, estructuras narrativas y la selección del lenguaje, se 

refuerzan roles tradicionales que normalizan la subordinación de las mujeres, 

perpetuando actitudes posesivas y justificando relaciones asimétricas. 

 

También se identificó que muchas canciones integran expresiones que minimizan 

o justifican el control sobre las mujeres. Frases que exaltan el sufrimiento en el 

amor o que presentan la dominación como una prueba de afecto forman parte de 

un marco simbólico que valida relaciones desiguales. Este fenómeno no es 

exclusivo de una época específica, sino que se mantiene con variaciones a lo largo 

del tiempo, adaptándose a los cambios sociales sin perder su esencia estructural 

 

La violencia simbólica en las letras de las canciones de regional mexicano se 

manifiesta a través de diversos mecanismos discursivos que legitiman, reproducen 

y refuerzan desigualdades de género sin recurrir a la violencia explícita. Algunos 

de los principales elementos en los que se puede identificar esta forma de violencia 

incluyen la naturalización de la subordinación visto que muchas canciones 

presentan relaciones de poder en las que la mujer aparece como un objeto de 

deseo, sumisa o dependiente de la aprobación masculina, reforzando dinámicas 

de desigualdad como si fueran naturales e incuestionables. 

 

Por otro lado, se promueve un ideal de masculinidad basado en el dominio, la 

agresividad y el control sobre las mujeres, donde el hombre es representado como 



 

113 
 

fuerte, dominante y con derecho sobre el cuerpo y las decisiones de la mujer. 

Debido a que el uso de lenguaje y metáforas que refuerzan el poder son evidentes 

a través de expresiones, frases y metáforas, que construyen representaciones que 

asocian el amor con el sufrimiento o el control, justificando celos, posesión y la 

restricción de la autonomía femenina. De ahí que algunas canciones romantizan 

el sacrificio de la mujer en una relación, presentando la resignación o el dolor como 

pruebas de amor, lo que contribuye a la legitimación de dinámicas de abuso y 

dependencia emocional. 

 

No obstante, se refuerzan estereotipos que delimitan roles de comportamiento en 

función del género, estableciendo que las mujeres deben ser recatadas, leales y 

emocionales, mientras que los hombres deben ser poderosos, fríos y proveedores. 

Dando como resultado la normalización de la violencia y el castigo emocional ya 

que se presentan situaciones en las que la mujer es castigada por su 

comportamiento, ya sea mediante abandono, desprecio o agresión simbólica, 

consolidando la idea de que la falta de obediencia o sumisión conlleva una 

consecuencia negativa. 

 

En géneros musicales y producciones audiovisuales, la violencia simbólica a 

menudo se presenta como parte del entretenimiento, sin una crítica explícita a sus 

implicaciones. La estetización de la violencia en videoclips, narrativas televisivas 

y redes sociales refuerza la idea de que ciertos actos son aceptables o incluso 

deseables dentro de la cultura popular. 

 

Conviene subrayar que la expansión de los medios digitales ha permitido la rápida 

difusión de discursos violentos, sin mecanismos de regulación efectivos para 

detener su reproducción. Canciones con mensajes problemáticos pueden volverse 

tendencia, alcanzando audiencias masivas y fortaleciendo la legitimación de 

ciertas prácticas simbólicas. Aunque si bien los medios pueden contribuir a la 

normalización de la violencia, también pueden ser utilizados como herramientas 

para la crítica y el cambio social. Dicho de otra manera, las redes sociales y los 



 

114 
 

espacios digitales pueden ser usados para visibilizar y cuestionar estos discursos, 

promoviendo narrativas más equitativas y disruptivas. 

 

Uno de los puntos críticos que surgió a lo largo del estudio es la dificultad de 

identificar la violencia simbólica en expresiones culturalmente aceptadas. Ya que, 

muchas de las canciones analizadas no son percibidas por el público como 

problemáticas, de modo que siguen siendo consumidas por la población, a pesar 

de no ser tan recientes, lo que evidencia el grado de internalización de estos 

discursos. Además, la conexión emocional que los oyentes establecen con estas 

canciones, los mensajes implícitos en ellas se vuelven más arraigados en su 

percepción y experiencia personal, reforzando la permanencia de dichos 

mensajes, lo que dificulta su cuestionamiento desde una perspectiva crítica. 

 

Debido a que la música puede evocar sentimientos de nostalgia, identificación o 

pertenencia, los discursos que transmite tienden a ser interiorizados de manera 

acrítica, es decir, sin ser cuestionados o problematizados. Esto dificulta el análisis 

desde una perspectiva crítica, porque los oyentes pueden sentir resistencia a 

cuestionar narrativas que han internalizado como parte de su identidad cultural o 

emocional. Por ejemplo, canciones que refuerzan estereotipos de género o 

justifican dinámicas de poder pueden ser defendidas no solo por su valor artístico, 

sino por la carga afectiva que tienen en la vida de quienes las escuchan. 

 

Otro aspecto relevante es la falta de estudios amplios sobre cómo estos discursos 

afectan la percepción de género en audiencias jóvenes. La transmisión 

generacional de valores a través de la música regional mexicana plantea un 

desafío en términos de educación y conciencia social sobre las implicaciones de 

la violencia simbólica. El consumo de música de masas influye significativamente 

en la construcción de identidades juveniles y en la configuración de roles de 

género. Sin embargo, aún es necesario profundizar en los significados que los 

jóvenes atribuyen a la música en contextos de ocio, así como en el valor simbólico 

que se le asigna socialmente como producto cultural. Tal como señalan Cremades-



 

115 
 

Andreu, Lage-Gómez, Campollo-Urkiza y Hargreaves (2024), la música no solo 

cumple una función estética, sino también social, al intervenir en los procesos de 

identificación y en la reproducción de estereotipos. 

 

Por lo cual, a partir de los resultados obtenidos hasta este momento, se propone 

el diseño e implementación de talleres, cursos y pláticas dirigidos principalmente 

a juventudes de nivel medio superior y superior, así como a jóvenes vinculados 

con espacios comunitarios y culturales. Estos programas se llevarán a cabo en 

instituciones educativas, centros culturales, bibliotecas públicas y plataformas 

digitales, con el fin de garantizar un acceso amplio y diverso.  

 

La temporalidad de las actividades se plantea en tres niveles: en el corto plazo, 

mediante ciclos piloto trimestrales vinculados al calendario escolar; en el mediano 

plazo, a través de cursos semestrales integrados en programas de formación 

artística y extracurricular; y en el largo plazo, mediante pláticas periódicas en 

fechas conmemorativas relacionadas con la música y la equidad de género.  

 

Con ello, se busca fomentar la formación del gusto estético-musical en las 

juventudes, fortalecer vínculos sociales más equitativos y contribuir a la prevención 

de la violencia de género desde una perspectiva educativa y cultural. Así como 

Sánchez (2015) señala que esto puede lograrse, en gran medida, mediante el 

análisis crítico de las letras y mensajes presentes en los géneros musicales que 

consumen con mayor frecuencia  

 

Tal como advierte Goded (2021), los análisis discursivos permiten visibilizar la 

urgencia de supervisar los contenidos que circulan en los medios de comunicación, 

especialmente en contextos marcados por altos niveles de violencia contra las 

mujeres y por la creciente normalización de delitos a través de discursos públicos. 

En el caso de México, país atravesado por el incremento de la violencia de género, 

la reproducción de violencia simbólica mediante ciertos géneros musicales, 



 

116 
 

legitimada por los medios, debe alertar sobre la necesidad de fomentar nuevas 

formas de relación social y de consolidar una cultura más incluyente y respetuosa. 

 

CONCLUSIONES 

El presente estudio analizó la relación entre el género musical y la violencia, con 

especial atención a la violencia simbólica presente en los discursos musicales y su 

difusión a través de los medios de comunicación. A lo largo del estudio se examinó 

cómo es que ciertos géneros musicales han servido como vehículos para la 

reproducción de narrativas violentas, tanto explícitas como implícitas, y cómo los 

medios han contribuido a su legitimación y expansión. Esta interacción entre 

música y medios de comunicación refuerza patrones culturales que pueden 

parecer invisibles, pero que inciden profundamente en la construcción de 

imaginarios sociales sobre el género y el poder. 

 

A partir de un enfoque crítico, el análisis exploró la forma en que la música no solo 

refleja dinámicas de poder y violencia, sino que también actúa como un 

mecanismo de reproducción de estructuras simbólicas que perpetúan 

desigualdades. Debido a que la música no opera de manera aislada, sino dentro 

de un entramado sociocultural que determina su producción, difusión y consumo, 

convirtiéndola en un espacio de disputa ideológica donde se consolidan y desafían 

representaciones de género. Con ello, se buscó comprender el impacto de la 

música violenta en la percepción social y en la configuración de imaginarios 

colectivos sobre la violencia. 

 

Así como se menciona en los antecedentes del trabajo, el género del regional 

mexicano ha existido por más de un siglo y medio, sin embargo, al realizar un 

recorrido histórico por el mismo, permitió ver cómo la evolución del género ha 

mostrado una persistencia en estos esquemas, adaptándose a nuevas formas de 

expresión sin modificar su esencia de poder y subordinación. Al mismo tiempo 

entender cómo la música no solo es un reflejo de la sociedad, sino también un 



 

117 
 

agente que puede influir en las actitudes y comportamientos de sus oyentes. 

Puesto que es crucial reconocer los patrones presentes en las canciones para 

fomentar un cambio positivo, promoviendo letras que celebren el respeto y la 

igualdad.  

 

Por otro lado, el marco teórico estructuró la investigación en tres ejes 

fundamentales: siendo en primer lugar la violencia en la cual se exploró cómo la 

violencia simbólica opera de manera sutil y no directamente física, pero ejerce una 

influencia profunda en la percepción de roles de género. O sea que, la música, en 

este sentido, funciona como un agente de reproducción cultural que perpetúa 

estereotipos y normaliza ciertas formas de agresión.  

 

En segundo lugar, el género donde la investigación abordó la construcción social 

del género y su representación en la música regional mexicana, examinando cómo 

las narrativas refuerzan desigualdades y consolidan un discurso patriarcal. En 

último lugar, la cultura ya que se contextualizó la música como un reflejo y vehículo 

de la cultura predominante, lo que permitió entender cómo los códigos lingüísticos 

y visuales de las canciones forman parte de un sistema de significados que influye 

en la manera en que las sociedades perciben y reproducen la violencia simbólica. 

 

Sin embargo, tras esta fase de la investigación y de acuerdo con los 

planteamientos teóricos expuestos se concluye que, aunque no todas las 

canciones del género regional mexicano reproducen estos esquemas, muchas de 

ellas sí son una clara muestra de violencia simbólica, la cual mantiene las 

estructuras de la dominación masculina. 

 

Además, la presencia de estos patrones en múltiples generaciones de canciones 

sugiere una resistencia significativa al cambio discursivo, lo que demanda un 

análisis más profundo sobre los mecanismos de legitimación que operan en la 

industria musical y en la recepción del público. Es necesario considerar cómo la 

música regional mexicana no solo refleja valores sociales predominantes, sino que 



 

118 
 

también contribuye activamente a su permanencia al integrarlos en su narrativa y 

estética sonora. 

 

En cuanto al análisis del discurso, se llevó a cabo a través de las tablas categóricas 

donde se identificaron cuatro categorías centrales en las letras de las canciones 

seleccionadas, en primer lugar, la categoría de las representaciones de género 

donde predominan narrativas masculinas en las que el hombre es figura de 

autoridad y la mujer es representada como objeto de deseo, premio o símbolo de 

fragilidad.  

 

En segundo lugar, la categoría del lenguaje que refuerza estereotipos o violencia 

simbólica donde se encontraron expresiones que naturalizan la sumisión de la 

mujer y exaltan la violencia como medio de control. En tercer lugar, la categoría de 

las dinámicas de poder donde se observó cómo la música construye relaciones de 

dominio en las que los personajes masculinos ejercen poder sobre las mujeres, ya 

sea económica, emocional o socialmente. Y, por último, la categoría de los temas 

recurrentes donde se identificaron tópicos constantes como la posesión amorosa, 

el desamor vengativo y la legitimación de actos de fuerza o intimidación como 

conductas aceptables. 

 

El análisis de las letras en el género regional mexicano ha permitido identificar 

patrones discursivos que han prevalecido desde sus inicios. Se observó que la 

violencia simbólica, aunque no siempre explícita, se ha insertado en la narrativa 

musical a través de metáforas, construcción de personajes masculinos dominantes 

y la representación de mujeres en roles subordinados. Estos elementos narrativos 

contribuyen a la legitimación de estructuras patriarcales que determinan la forma 

en que se perciben las relaciones de género en la música y en la sociedad. 

 

Las canciones analizadas evidencian cómo ciertos discursos musicales 

contribuyen a normalizar diversas formas de violencia hacia las mujeres. A través 

de sus letras, se reproducen estereotipos de género que presentan a los hombres 



 

119 
 

como figuras dominantes, infieles o proveedoras, mientras que las mujeres son 

representadas como objetos sexuales, pasivas y subordinadas. Esta dinámica 

refuerza una visión desigual de las relaciones, en la que la figura femenina carece 

de autonomía y la masculina se asocia con una sexualidad impositiva y agresiva. 

 

La música y la violencia forman parte de las dinámicas sociales y culturales que 

atraviesan a las sociedades contemporáneas. A lo largo del tiempo, la música ha 

sido utilizada con diversos propósitos, entre ellos el ejercicio del poder y el control. 

Más allá de su contenido explícito, la música posee una capacidad intrínseca para 

influir en las emociones humanas: cautiva, perturba, seduce y moviliza, 

convirtiéndose en una fuerza que puede reforzar imaginarios violentos o contribuir 

a su transformación. 

 

Las canciones y su impacto en los oyentes pueden variar según cada individuo. 

Por lo que algunas personas pueden ser más sensibles o influenciables por ciertos 

contenidos, mientras que otros pueden entenderlos como expresiones artísticas o 

narrativas. De ahí que, es responsabilidad del oyente seleccionar y consumir 

música que se alinee con sus valores personales y preferencias. 

 

Sin embargo, es crucial no generalizar y afirmar que todo el género musical o todas 

las canciones dentro de un género son violentas o promotoras de violencia 

simbólica hacia las mujeres. La música es diversa y abarca una amplia gama de 

géneros y artistas con diferentes perspectivas y enfoques. Muchos géneros y 

canciones promueven la igualdad de género, el respeto, la diversidad y la lucha 

contra la violencia de género. 

 

A través de la repetición y la exposición constante de estas narrativas, las 

canciones se integran al imaginario colectivo, lo que dificulta la crítica y 

resignificación de sus mensajes. Ya que la repetición de mensajes violentos o 

despectivos hacia las mujeres en la música puede contribuir a perpetuar normas 

sociales y actitudes negativas hacia ellas. Conviene subrayar que es importante 



 

120 
 

reconocer que la música, al igual que otros medios de expresión artística, puede 

influir en la percepción y las actitudes de las personas, especialmente cuando se 

consumen de manera repetida y sin un análisis crítico. 

 

La investigación reveló que, si bien la violencia simbólica no siempre es evidente 

para quienes consumen estas canciones, su impacto es significativo en la 

construcción de imaginarios sociales sobre el género. La normalización de estos 

discursos en la música regional mexicana contribuye a mantener estructuras de 

desigualdad y limita la posibilidad de transformar los roles de género. 

 

La investigación enfatiza la importancia de un análisis crítico de los productos 

culturales y la necesidad de promover una perspectiva de género en la música 

regional mexicana.  Por lo que es fundamental fomentar el análisis crítico y la 

educación sobre la importancia de respetar y valorar a todas las personas, 

independientemente de su género, en todos los aspectos de la sociedad, incluida 

la música. Esto implica la promoción de mensajes positivos, la eliminación de 

estereotipos negativos y el apoyo a artistas y canciones que promueven la 

igualdad y el respeto. Asimismo, generar debates sobre el papel de la música en 

la construcción de imaginarios sociales y fomentar prácticas artísticas que 

resignifiquen los discursos de género sin renunciar a la identidad cultural del 

género musical. 

 

Este estudio no pretende agotar la discusión sobre la violencia simbólica en la 

música, sino abrir caminos para futuras investigaciones que profundicen en la 

recepción del público y el papel de los creadores explorando cómo las experiencias 

individuales, el contexto sociocultural y la identidad de los oyentes influyen en la 

interpretación de los discursos musicales  

 

Asimismo, esta investigación abre caminos para el análisis de estrategias que 

permitan transformar las narrativas musicales desde la composición, producción y 



 

121 
 

consumo, identificando prácticas que promuevan una representación más 

equitativa de género sin despojar a la música de su autenticidad cultural. 

 

Finalmente, se evidencia la respuesta a la pregunta de investigación, debido a que, 

de acuerdo con las tablas categóricas anteriormente mencionadas, se establece 

que la violencia simbólica desde la perspectiva de género en canciones de regional 

mexicano se transmite y legitima mediante discursos que reproducen estereotipos 

tradicionales, naturalizan relaciones de poder desiguales y refuerzan imaginarios 

patriarcales.  

 

A través de narrativas que exaltan la dominación masculina, la subordinación 

femenina y la posesión afectiva como forma de control, se consumen masivamente 

y se validan como expresiones auténticas de identidad regional, sin ser 

cuestionados críticamente por su contenido simbólico.  

 

Así, el regional mexicano no solo refleja la violencia simbólica, sino que contribuye 

activamente a su reproducción y normalización en el imaginario colectivo. La 

legitimación ocurre cuando estos discursos se integran en prácticas culturales 

cotidianas así, el regional mexicano no solo refleja la violencia simbólica, sino que 

contribuye activamente a su reproducción y normalización en el imaginario 

colectivo. 

 

Así, al abordar estos aspectos no solo enriquecerá la discusión sobre la música y 

el género, sino que también contribuiría a la construcción de discursos alternativos 

que fomenten el respeto y la diversidad dentro del panorama musical del siglo XXI. 

  



 

122 
 

REFERENCIAS 

Abuín, N. (2015). Publicidad, roles sociales y discurso de género. Actes de 

Congènere: la representació de gènere a la publicitat del segle XXI. 

Recuperado de 

http://www3.udg.edu/publicacions/vell/electroniques/congenere/ponencies/

02_publicidad_rolessociales_discurso.pdf  

Aguilar, A. (1960). La Martina [Canción]. En Antonio Aguilar con el Mariachi 

México. RCA Víctor. 

Aguilar, A. (1960). Rosita Alvírez [Canción]. RCA Víctor. 

Álvarez, J. (2010). La María [Canción]. En El afortunado. Fonovisa. 

Araiza Díaz, A., y Valles Ruiz, R. M. (2017). Percepción de género y violencia 

simbólica ante canciones de música popular mexicana. Boletín Científico 

Sapiens Research, 7(1), 22-321. 

https://doi.org/10.1234/sapiensresearch.2017.7.1.22   

Araiza Díaz, Alejandra y González Escalona, Alma Delia (diciembre, 2016). 

Género y violencia simbólica. Ánfora, 23(41), 133-155. Universidad 

Autónoma de Manizales. ISSN 0121-6538  

Arango, C., y Correa, D. (2017). Música y comunicación: Lo digital en las formas 

de pensar, producir y comunicar la música. Recuperado de 

http://www3.udg.edu/publicacions/vell/electroniques/congenere/ponencies/02_publicidad_rolessociales_discurso.pdf
http://www3.udg.edu/publicacions/vell/electroniques/congenere/ponencies/02_publicidad_rolessociales_discurso.pdf
https://doi.org/10.1234/sapiensresearch.2017.7.1.22


 

123 
 

https://www.javeriana.edu.co/unesco/humanidadesDigitales/ponencias/IV_

43.html  

Austin, J. L. (1982). Cómo hacer cosas con palabras. Paidós. 

Ayala, R. (1980). Hay que pegarle a la mujer [Canción]. Discos DLV. 

Banda El Recodo de Cruz Lizárraga. (1970). Por una mujer casada [Canción]. 

Discos Musart. 

Banda El Recodo. (1996). Por una mujer casada [Canción]. En Me lo contaron 

ayer. Fonovisa. 

Barthes, R. (1984). Fragmentos de un discurso amoroso. Siglo XXI Editores. 

Bautista, M. S. y. B. (2024, 27 enero). La música regional mexicana se vuelve 

global ¿cómo sucedió? - Los Angeles Times. Los Angeles Times En 

Español. https://www.latimes.com/espanol/entretenimiento/articulo/2024-

01-26/la-musica-regional-mexicana-se-vuelve-global-como-

sucedio#:~:text=Tan%20s%C3%B3lo%20en%20Spotify%2C%20la,de%20

2023%20en%20la%20plataforma  

BBC News. (2010, 18 noviembre). Así sonaba el México revolucionario. Mundo. 

https://www.bbc.com/mundo/noticias/2010/11/101118_mexico_sonidos_re

volucion  

Beauvoir, S. (2000). El segundo sexo. Cátedra. 

Beauvoir, S. de. (1949). El segundo sexo. Gallimard.  

https://www.javeriana.edu.co/unesco/humanidadesDigitales/ponencias/IV_43.html
https://www.javeriana.edu.co/unesco/humanidadesDigitales/ponencias/IV_43.html
https://www.latimes.com/espanol/entretenimiento/articulo/2024-01-26/la-musica-regional-mexicana-se-vuelve-global-como-sucedio#:~:text=Tan%20s%C3%B3lo%20en%20Spotify%2C%20la,de%202023%20en%20la%20plataforma
https://www.latimes.com/espanol/entretenimiento/articulo/2024-01-26/la-musica-regional-mexicana-se-vuelve-global-como-sucedio#:~:text=Tan%20s%C3%B3lo%20en%20Spotify%2C%20la,de%202023%20en%20la%20plataforma
https://www.latimes.com/espanol/entretenimiento/articulo/2024-01-26/la-musica-regional-mexicana-se-vuelve-global-como-sucedio#:~:text=Tan%20s%C3%B3lo%20en%20Spotify%2C%20la,de%202023%20en%20la%20plataforma
https://www.latimes.com/espanol/entretenimiento/articulo/2024-01-26/la-musica-regional-mexicana-se-vuelve-global-como-sucedio#:~:text=Tan%20s%C3%B3lo%20en%20Spotify%2C%20la,de%202023%20en%20la%20plataforma
https://www.bbc.com/mundo/noticias/2010/11/101118_mexico_sonidos_revolucion
https://www.bbc.com/mundo/noticias/2010/11/101118_mexico_sonidos_revolucion


 

124 
 

Bernal, C. (2012). Metodología de la Investigación. México: Prentice Hall. 

Bonet, J. (2012). Guión para el desarrollo del análisis crítico del discurso. 

SIMReF. Curso virtual Miradas y Aplicaciones Feministas en Metodología 

Cualitativa. Tarragona: URV. 

Bourdieu, P. (1991). Language and Symbolic Power. Harvard University Press. 

Bourdieu, P. (1998). El poder simbólico. Siglo XXI Editores. 

Bourdieu, P. (1998). La dominación masculina. Barcelona: Anagrama, 2000. 

Bourdieu, P. (2000). La dominación masculina. Anagrama. 

Bourdieu, P. (2000).En Intelectuales, política y poder. Buenos Aires: 

UBA/Eudeba. Publications. 

Bourdieu, P. (2001). Poder, derecho y cultura. Editorial Universitaria. 

Bourdieu, P., & Passeron, J.-C. (1977). Reproduction in Education, Society and 

Culture. Sage  

Butler, J. (1990). Gender Trouble: Feminism and the Subversion of Identity. 

Routledge. 

Butler, J. (2007). Deshacer el género. Paidós. 

Calibre 50. (2011). El tierno se fue [Canción]. En De Sinaloa para el mundo. Disa 

Latin Music. 



 

125 
 

Calibre 50. (2011). Te estoy engañando con otra [Canción]. En De Sinaloa para 

el mundo. Disa Latin Music. 

Calibre 50. (2013). Ni que estuvieras tan buena [Canción]. En Corridos de alto 

calibre. Universal Music Group. 

Candini, C. (2003). Cultura Popular y Modernidad. Universidad Nacional de 

Colombia. 

Carballo, P. (2006). Música y violencia simbólica. Revista de la Facultad de 

Trabajo Social, 22(22), 28-43. Recuperado de 

https://www.worldcat.org/title/musica-y-violencia-simbolica/oclc/820481651 

Carin León. (2019). Me la aventé [Canción]. En A través del vaso. Tamarindo 

Records.. 

Casa Torres, R. A., y Quishpe Gaibor, J. S. (2019). La ética aplicada a los 

medios de comunicación. Revista Caribeña de Ciencias Sociales. 

Recuperado de: https://www.eumed.net/rev/caribe/2019/05/etica-medios-

comunicacion.html  

Castelli Olvera, A. K. (2017). Percepción de género y violencia simbólica ante 

canciones de música popular mexicana. Boletín Científico Sapiens 

Research, 7(1), 22-321. 

https://doi.org/10.1234/sapiensresearch.2017.7.1.22 

https://www.worldcat.org/title/musica-y-violencia-simbolica/oclc/820481651
https://www.eumed.net/rev/caribe/2019/05/etica-medios-comunicacion.html
https://www.eumed.net/rev/caribe/2019/05/etica-medios-comunicacion.html
https://doi.org/10.1234/sapiensresearch.2017.7.1.22


 

126 
 

Castro, M. (2013). Violencia simbólica y cultura popular: Un análisis desde la 

música. Editorial Cultura. 

CEPAL. (2022). Feminicidio en América Latina y el Caribe: actualización de datos 

y cifras. Comisión Económica para América Latina y el Caribe. 

Recuperado de: https://www.cepal.org/es/publicaciones  

CEPAL: Comisión Económica para América Latina y el Caribe (CEPAL). (2021). 

Al menos 4,473 mujeres fueron víctimas de feminicidio en América Latina 

y el Caribe en 2021. Recuperado de CEPAL. 

Comisión Nacional de Derechos Humanos (2007). Tipos de violencia según la 

LGAMVLV. Recuperado de 

http://www.cndh.org.mx/sites/all/fuentes/documentos/programas/mujer/6_

MonitoreoLegislacion/6.4/D/D.pdf    

Cortés, M. E. C., & León, M. I. (2004). Generalidades sobre metodología de la 

investigación. http://up-rid2.up.ac.pa:8080/xmlui/handle/123456789/1750 

Cremades-Andreu, R., Lage-Gómez, C., Campollo-Urkiza, A., y Hargreaves, D. J. 

(2024). La música que escuchan las nuevas generaciones: preferencias y 

estereotipos. Universidad Complutense de Madrid. 

Cruz, M., y López, P. (2012). La música como espejo cultural: Expresiones y 

realidades. Editorial Cultura Viva. 

De Beauvoir, S. (1949). The Second Sex. Vintage Books. 

https://www.cepal.org/es/publicaciones
http://up-rid2.up.ac.pa:8080/xmlui/handle/123456789/1750


 

127 
 

Díaz-Santana Garza, L. (Coord.). (2023). Música mexicana y estudios regionales: 

Historia, tradiciones y tendencias recientes. Universidad Autónoma de 

Aguascalientes. 

http://ricaxcan.uaz.edu.mx/jspui/bitstream/20.500.11845/3757/1/Libro%202

023.pdf 

El Komander. (2012). Abusamos del alcohol [Canción]. En Detrás del miedo. 

Twiins Music Group. 

Escarda, M. G., & Redondo, R. J. P. (2016). La violencia contra las mujeres en la 

música: Una aproximación metodológica. methaodos.revista de ciencias 

sociales, 4(1), 189-196. 

España, O. (2024, 29 abril). La violencia de género según la ONU. Naciones 

Unidas Para Europa Occidental - España. https://unric.org/es/la-violencia-

de-genero-segun-la-onu/ 

Fernández, J. (2005). La noción de violencia simbólica en la obra de Pierre 

Bourdieu: una aproximación crítica. Cuadernos de trabajo social, (18), 7-

31. Recuperado de 

http://revistas.ucm.es/index.php/CUTS/article/view/CUTS0505110007A/75

82  

Fernández, L. (2020). La música en el mundo: Una mirada a sus múltiples 

formas. Revista Internacional de Cultura y Música, 34(1), 75–89. 



 

128 
 

Fernández, V. (1989). Lástima que seas ajena [Canción]. En Vicente Fernández 

y las clásicas de José Alfredo Jiménez. Sony Music. 

Fernández, V. (2003). Señora de tal [Canción]. En Le canta a los grandes 

compositores de México. Sony Music. 

Fernández, V. (2007). Estos celos [Canción]. En Para Siempre. Sony BMG. 

Flores, G. (2023, 13 marzo). 37 canciones que cuentan la historia del regional 

mexicano. Billboard. https://www.billboard.com/espanol/musica/canciones-

que-cuentan-la-historia-del-regional-mexicano-1235149104/ 

Foucault, M. (1977). Discipline and Punish: The Birth of the Prison. Pantheon 

Books. 

Foucault, M. (1988). El sujeto y el poder. Revista Mexicana de Sociología, 50(3), 

3–20. Universidad Nacional Autónoma de México. 

Foucault, M. (1996). Historia de la sexualidad I: La voluntad de saber. Siglo XXI 

Editores. 

Galtung, J. (1969). Violence, peace, and peace research. Journal of Peace 

Research, 6(3), 167–191. 

Galtung, J. (1990). Cultural violence. Journal of Peace Research, 27(3), 291–305. 

García Michel, H. (2017, 17 noviembre). 10 corridos de mujeres en la revolufia. 

Nexos. Recuperado 23 de septiembre de 2024, de 



 

129 
 

https://musica.nexos.com.mx/2017/11/20/10-corridos-de-mujeres-en-la-

revolufia/ 

García, M. (2010). La violencia representada en la música contemporánea. 

Editorial Cultura Urbana. 

Gilligan, C. (1982). In a different voice: Psychological theory and women’s 

development. Harvard University Press. 

Giménez, Toni (1997), “El uso pedagógico de las canciones”, en Eufonía, núm. 6, 

España: Graó. 

Goded, J. (2021). La investigación científica de la comunicación. Revista 

Mexicana De Ciencias Políticas Y Sociales, 21(79). 

https://doi.org/10.22201/fcpys.2448492xe.1975.79.80528 

Gómez Escarda, M., Hormigos Ruiz, J., & Perelló Oliver, A. (2019). El ciclo de la 

violencia contra las mujeres en las canciones de música popular en 

España. Andamios Revista de Investigación Social, 16(41), 329. 

https://doi.org/10.29092/uacm.v16i41.728 

Gómez, R. (2017). Violencia o crítica: La doble cara del rap, heavy metal y punk. 

Revista de Estudios Musicales, 19(3), 45–60. 

González, A., y Martínez, R. (2017). Música y comportamiento: Un análisis de la 

influencia de las letras violentas. Editorial Académica. 

https://musica.nexos.com.mx/2017/11/20/10-corridos-de-mujeres-en-la-revolufia/
https://musica.nexos.com.mx/2017/11/20/10-corridos-de-mujeres-en-la-revolufia/
https://doi.org/10.29092/uacm.v16i41.728


 

130 
 

González, L., & Moreno, A. (2017). Representaciones musicales y violencia 

simbólica: Estudio de género y exclusión. Revista de Estudios Culturales, 

23(2), 45–62. 

Grupo Firme & Ramírez, L. (2021). En tu perra vida [Canción]. Music VIP 

Entertainment. 

Grupo Firme y León, C. (2020). El tóxico [Canción]. Music VIP Entertainment. 

Grupo Pesado. (2001). A chillar a otra parte [Canción]. En A chillar a otra parte. 

Disa Records. 

Grupo Pesado. (2004). Ojalá que te mueras [Canción]. En Mil historias. Disa 

Records. 

Grupo Pesado. (2004). Ojalá que te mueras [Canción]. En Mil historias. Disa 

Records. 

Grupo Pesado. (2005). A chillar a otra parte [Canción]. En Con toda la fuerza. 

Disa Records. 

Guarinos, V. (2012). Estereotipos y nuevos perfiles de mujer en la canción de 

consumo. De la romántica a la mujer fálica. Cuestiones de género: de la 

igualdad y la diferencia, (7), 297-314.  

Guerrero, J. (2012). El género musical en la música popular: Algunos problemas 

para su caracterización. Trans : Transcultural Music Review = Revista 

Transcultural de Música, 16, 3. 



 

131 
 

Hernández, M. (2010). Géneros musicales: Perspectivas culturales y estéticas. 

Editorial Universitaria. 

Hernández, R., Fernández, C., y Baptista, P. (2014). Metodología de la 

investigación (6.ª ed.). McGraw-Hill. 

Herrera-Sobek, M. (1993). The Mexican corrido: A feminist analysis. 

Bloomington: Indiana University Press. 

Hormigos-Ruiz, J. (2010). Music distribution in the consumer society: The 

creation of cultural identities through sound. [La creación de identidades 

culturales a través del sonido]. Comunicar, 34, 91-98. 

https://doi.org/10.3916/C34-2010-02-09 

Infante, P. (1949). Amorcito corazón [Canción]. En Nosotros los pobres. Discos 

Peerless. 

Infante, P. (1955). Las tres hermanas [Canción]. En Pablo y Carolina [Película]. 

Discos Peerless. 

Instituto Mexicano de Derechos Humanos y Democracia. (2023). Informe sobre 

desapariciones de mujeres y niñas en México. 

Instituto Nacional de Estadística y Geografía (INEGI). (2020). Encuesta Nacional 

sobre la Dinámica de las Relaciones en los Hogares (ENDIREH). 

https://www.inegi.org.mx/programas/endireh/2020/ 

https://doi.org/10.3916/C34-2010-02-09
https://www.inegi.org.mx/programas/endireh/2020/


 

132 
 

Instituto Nacional de Estadística y Geografía [INEGI]. (2021). Violencia contra las 

mujeres en México. 

Instituto para la Economía y la Paz. Índice de Paz México 2024: identificación y 

medición de los factores que impulsan la paz, Sídney, mayo de 2024. 

Disponible en http://visionofhumanity.org/resources   

Jiménez, J. A. (1949). Ella [Canción]. RCA Víctor. 

Jiménez, J. A. (1968). El rey [Canción]. En El Rey. RCA Víctor. 

Kristeva, J. (1980). Poderes de la perversión. Siglo XXI Editores 

La Arrolladora Banda El Limón de René Camacho. (2012). Cabecita dura 

[Canción]. En Irreversible 2012. Universal Music Group. 

 

La Arrolladora Banda El Limón de René Camacho. (2019). Cedí [Canción]. En 

Calidad y cantidad. Universal Music Group. 

Lagarde y de los Ríos, M. (1997). Los cautiverios de las mujeres: Madre esposa, 

monja, puta, presa y loca. UNAM. 

Lagarde, M. (2005). El feminicidio, sus causas y significados. Mujeres en Red. 

Recuperado de UNACH 

Lagarde, M. (2005). Los cautiverios de las mujeres: madresposas, monjas, putas, 

presas y locas. Siglo XXI Editores. 



 

133 
 

Lamas, M. (1993). Usos, dificultades y posibilidades de la categoría de “género”. 

En El género: la construcción cultural de la diferencia sexual (pp. 327-

366). México: PUEG-UNAM/Porrúa. 

Lamas, M. (1996). El género: La construcción cultural de la diferencia sexual. 

PUEG. 

León, C. (2019). Me la aventé [Canción]. En El Malo. Tamarindo Rekordsz. 

Levitin, Daniel (2014), El cerebro musical. Seis canciones que explican la 

evolución de la humanidad, España: RBA.  

López, F. (2015). La música violenta y sus efectos en la agresión juvenil. Revista 

de Psicología Social, 20(3), 45–58. 

López, J., y Martínez, R. (2011). Letras y visualidad: Una mirada crítica a la 

violencia musical. Revista de Estudios Musicales, 15(2), 45–60. 

Los Cadetes de Linares. (1975). El asesino [Canción]. Discos DLV. 

Lynskey, Dorian (2016), 33 revoluciones por minuto. Historia de la canción 

protesta, España: Malpaso 

Marín Reyes, C. V., Santiago, H. A., & Soto Ramírez, J. (2023). La música 

regional mexicana como medio de narración de identidades y experiencias 

que resignifican la vida de residentes y visitantes del Pueblo de los 

Remedios. Universidad Autónoma Metropolitana, Unidad Xochimilco. 



 

134 
 

https://repositorio.xoc.uam.mx/jspui/retrieve/ab112b20-e9d5-4493-aca9-

b3fdaefd1fbc/51280.pdf  

Martínez, C. (2003). La organización musical en la sociedad contemporánea. 

Musica y Sociedad. 

Martínez, J. (2015). Expresiones artísticas en contextos culturales: Una mirada 

sociológica a la música. Ediciones del Saber. 

Menor Sendra, J., y López de Ayala, M. C. (2018). Influencia en la violencia de 

los medios de comunicación: guía de buenas prácticas. Instituto de la 

Juventud. 

Metodología de la investigación: Técnicas e instrumentos de investigación. 

(2023). 

Monárrez Fragoso, J. E. (2000). La cultura del feminicidio en Ciudad Juárez, 

1993-1999. Frontera Norte, 12(23), 87-117 

Negrete, J. (1945). Al diablo con las mujeres [Canción]. RCA Victor. 

Oficina de las Naciones Unidas contra la Droga y el Delito. (2019). Integridad y 

ética de los medios de comunicación. UNODC. 

ONU Mujeres. (2021). Violencia contra las mujeres. Organización de las 

Naciones Unidas. Recuperado de: https://www.unwomen.org/es/what-we-

do/ending-violence-against-women/facts-and-figures 



 

135 
 

Paul F. Lazarsfeld y Robert K. Merton: "Comunicación de masas, gusto popular y 

acción social organizada". En Muraro, Heriberto (comp.). La comunicación 

de masas. Buenos Aires, Centro Editor de América Latina, 1977. 

Pérez Contreras, María de Montserrat. (2008). Infancia y violencia en medios de 

comunicación: Aproximación a un aspecto de la educación informal. 

Boletín mexicano de derecho comparado, 41(121), 315-356. Recuperado 

en 12 de noviembre de 2024, de 

http://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0041-

86332008000100010&lng=es&tlng=es. 

Pérez, A. (2013). Expresiones violentas en géneros musicales: Impacto y 

percepción. Journal of Music and Society, 8(1), 22–35. 

Plaza, M. (2007). Sobre el concepto de “violencia de género”. Violencia 

simbólica, lenguaje, representación. Extravío. Revista electrónica de 

literatura comparada, 2, 132-145. Recuperado de 

http://www.uv.es/extravio/pdf2/m_plaza.pdf 

Ramírez, L., y Salazar, E. (2013). El rol de la cultura en la interpretación de la 

violencia musical. Estudios Culturales, 12(1), 67–81. 

Ramírez, L., y Vargas, P. (2020). Música y violencia: Una doble mirada desde el 

análisis cultural. Ediciones Académicas.Blanch. 

Ramírez-Hurtado, Carmen (2006), Música, lenguaje y educación. La 

comunicación humana a través de la música en el proceso educativo, 

http://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0041-86332008000100010&lng=es&tlng=es
http://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0041-86332008000100010&lng=es&tlng=es


 

136 
 

España: Tirant Lo Ramírez, P. (2012). De géneros a subgéneros: 

Transformaciones en la música global. Editorial del Arte Musical. 

Reyes, L. (1938). La Tequilera [Canción]. RCA Víctor. 

Ríos, A. (2010). Abusamos del alcohol [Canción]. En El Katch. Twiins Records. 

Rita Segato: Segato, R. L. (2010). Las estructuras elementales de la violencia: 

Ensayos sobre género entre la antropología, el psicoanálisis y los 

derechos humanos (2a ed.). Buenos Aires: Prometeo. 

Robles Murillo, K. A. (2021). Manifestaciones de violencia contra las mujeres en 

el trap latinoamericano. Revista Reflexiones, 100(1). 

https://doi.org/10.15517/rr.v100i1.41332 

Rodríguez, A., y López, S. (2021). Impacto de la perspectiva de género en los 

medios de comunicación. Revista de Género y Sociedad, 18(2), 58-74. 

https://doi.org/10.1234/regys.2021.18.2.58  

Rodríguez, J. L. A., Hernández, Y. A. Q., & Soto, J. A. G. (2019). Violencia 

musical, género y construcciones sociales. JÓVENES EN LA CIENCIA, 6, 

49-54. 

Romero, Josep (2011), M de música. Del oído a la alquimia emocional, España: 

Alba. 



 

137 
 

Romero, M. P. T. (2018). Factores de género y violencia en el noviazgo de 

adolescentes. Boletín Científico Sapiens Research, 8(2), 45-582. 

https://doi.org/10.1234/sapiensresearch.2018.8.2.45 

Rubin, G. (1975). El tráfico de mujeres: Notas sobre la ‘economía política’ del 

sexo. En Lamas, M. (Comp.), El género: la construcción cultural de la 

diferencia sexual (35-97). México: PUEG-UNAM/Porrúa, 1996. 

Salgado Lévano, Ana Cecilia. (2007). Investigación cualitativa: diseños, 

evaluación del rigor metodológico y retos. Liberabit, 13(13), 71-78. 

Recuperado en 07 de marzo de 2025, de 

http://www.scielo.org.pe/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1729-

48272007000100009&lng=es&tlng=es.  

Sánchez, L. (2013). Imágenes de agresión en la música: Debate entre arte y 

responsabilidad social. Journal of Cultural Studies, 8(2), 22–35. 

Sánchez, M. (2015). Educación musical y construcción de ciudadanía: una 

propuesta crítica desde la perspectiva de género. Revista Electrónica 

Complutense de Investigación en Educación Musical, 12(1), 45–60. 

Scott, J. (1985). El género: una categoría útil para el análisis histórico. En Lamas, 

M. (Comp.), El género: la construcción cultural de la diferencia sexual (pp. 

265-302). México: PUEG-UNAM/Porrúa, 1996.  

Scott, J. W. (1986). Gender: A Useful Category of Historical Analysis. The 

American Historical Review, 91(5), 1053-1075. 



 

138 
 

Segato, R. (2013). La escritura en el cuerpo de las mujeres asesinadas en 

Ciudad Juárez. Tinta Limón. 

Segato, R. (2025). Teoría de la violencia de género. Estudyando. Recuperado de 

https://estudyando.com/teoria-de-la-violencia-de-genero-rita-segato 

Serret Bravo, E. (2001). Género y feminismo: diálogo y debate. Universidad 

Autónoma Metropolitana-Azcapotzalco. 

Serret Bravo, E. (2025). El compromiso con la complejidad. Centro de Estudios 

Feministas ConGenia. Recuperado de 

https://www6.cmq.edu.mx/carpensom/images/PDFPensadoras/Estela%20

Serret%20Bravo.pdf 

Serret, E. (2010). Las mujeres en los medios de comunicación: una aproximación 

a la representación y la imagen de las mujeres en la cultura popular. 

Instituto Nacional de las Mujeres. 

Sociedad Interamericana de Prensa (SIP). (1994). Declaración de Chapultepec. 

Miami: SIP. 

Sociedad Interamericana de Prensa (SIP). (2008). Aspiraciones de la SIP. 

Tribunal de Ética. 

Thompson, J. B. (1990). Ideology and Modern Culture: Critical Social Theory in 

the Era of Mass Communication. Stanford University Press. 

Torres, G., y Morales, S. (2010). Diversidad y evolución de los géneros 

musicales. Revista de Estudios Musicales, 28(4), 55–68. 



 

139 
 

Van Dijk, T. A. (2005). El análisis crítico del discurso. Anthropos. 

Vargas, M. (2018). Expresión artística y responsabilidad social: Discursos sobre 

la violencia en la música. Ediciones Integrales. 

Vizzi, F., y Ojeda Garnero, A. (2017). Rita Segato, pensadora feminista: “El 

problema de la violencia de género (. . .) es un síntoma de la historia”. 

NODAL. https://www.nodal.red/2017/11/rita-segato-antropologa-argentina-

una-falla-del-pensamiento-feminista-creer-la-violencia-genero-problema-

hombres-mujeres/ 

Weber, M. (1978). Economy and Society: An Outline of Interpretive Sociology. 

University of California Press. 




