
 
 
 
 
 
 
 

 

 

  

INSTITUTO DE CIENCIAS SOCIALES Y HUMANIDADES 

Maestría en Historia 

PRESENTA 

Dra. Celia Mercedes Alanís Rufino 

TESIS 

Para obtener el título de  
                         Maestra en Historia  

Dra. Imelda Paola Ugalde Andrade 

Comité tutorial 

Pachuca de Soto, Hgo., México, octubre 2025 

Codirectora 

Dra. Adriana Gómez Aiza 
Dr. Manuel Alberto Morales Damián 

 
 

Lic. Lilia Estefanía López Méndez 

EL NACIONALISMO FEMENINO DECIMONÓNICO: 
LA MIRADA Y EL DISCURSO PICTÓRICO DE LAS 
MUJERES PINTORAS EN LA CONSTRUCCIÓN DE 

LA IDENTIDAD NACIONAL EN EL SIGLO XIX 

Directora 



 

 
 

II 

Universidad Autónoma del Estado de Hidalgo 
Instituto de Ciencias Sociales y Humanidades 
School of Socia/ Sciences and Humaníties 

Área Académica de Historia y Antropología 
Oepartment of History iind Anthropo/ogy 

Oficio núm. MH/0094/2025 

Mtra. Ojuky del Rocío Islas Maldonado 
Directora de Administración Escolar 
Presente. 

Asunto: Autorización de impresión 

El Comité Tutorial de la tesis: "El nacionalismo femenino decimonónico: la mirada y el discurso 
pictórico de las mujeres pintoras en la construcción de la identidad nacional en el siglo XIX", 
realizado por la sustentante Lilia Estefanía López Méndez, con número de cuenta: 166743, 
perteneciente al programa de Maestría en Historia, una vez que ha revisado, analizado y evaluado 
el documento recepcional de acuerdo a lo estipulado en el Artículo 110 del Reglamento de Estudios 
de Posgrado, tiene a bien extender la presente: 

AUTORIZACIÓN DE IMPRESIÓN 

Por lo que la sustentante deberá cumplir los requisitos del Reglamento de Estudios de Posgrado y 
con lo establecido en el proceso de grado vigente. 

Atentamente 
"Amor, Orden y Progreso" 

Pachuca de Soto, Hidalgo a 10 de noviembre de 2025 

El Comité Tutoría! 

~bv aclro a[;;;;> 
Dra. Celia Mercedes Alanís Ruflno 

Directora 

,,,,.,,...- / ----~ 
º--=---·--· . ~: mez Alza 

"Amor, Orden y Progreso" 

mWOAU> -
U-iRSlT'Y - 2025 
IIAHKINO.S - l]lIJ nmea 

HI her 
E1ucetlon 

Carretera Pachuca-Actopan Km. 4 s/n, Colonia 
San Cayetano, Pachuca de Soto, Hidalgo, México; 
C.P. 42084 
Teléfono: 52 (771) 71 720 00 Ext. 41026 y 41027 
jaahya_icshu@uaeh.edu.mx 

uaeh edu rnx 

Carta de aprobación 
  



 

 
 

III 

A mis padres, por su incondicional apoyo, su amor infinito y por ser la fuente de mi 

perseverancia. 

 

Agradecimientos 

 

Expreso mi sincero reconocimiento a la Universidad Autónoma del Estado de Hidalgo por 

haberme brindado la oportunidad de cursar el programa de Maestría en Historia. 

De igual manera, manifiesto mi profunda gratitud al Consejo Nacional de Ciencia y Tecnología 

(CONACyT) por la asignación de recursos a través de la beca de posgrado, apoyo que resultó 

determinante para la dedicación y conclusión satisfactoria de mis estudios. 

A mis estimados profesores y profesoras, por la generosidad y el compromiso demostrado al 

compartir sus conocimientos, guiando mi formación a lo largo del programa de posgrado. 

Especialmente agradezco al Dr. Francisco Luis Jiménez Abollado, jefe del Área Académica 

de Historia y Antropología, por su confianza y respaldo fundamental para la reestructuración 

de mi comité de tesis, lo cual fue crucial para el buen término de este proyecto. 

Mi más profundo agradecimiento se dirige a mi comité de tesis: 

Gracias a mi directora, la Dra. Celia Mercedes Alanís Rufino. Su liderazgo ejemplar y gran 

profesionalismo fueron fundamentales, especialmente al asumir la dirección de este proyecto 

en momentos cruciales. A ella le debo no solo la guía experta que encauzó esta investigación, 

sino también el apoyo moral invaluable y una paciencia infinita. Su extraordinario compromiso 

se reflejó en las numerosas y meticulosas revisiones que garantizaron la rigurosidad, calidad 

y perfección de mi trabajo final. Su dirección ha sido, sin duda, determinante para la 

conclusión exitosa de esta tesis. 

A mi codirectora, la Dra. Imelda Paola Ugalde Andrade, por su empatía, amabilidad, 

dedicación y contribución para clarificar el propósito y alcance de mi investigación, 

comprometiéndose plenamente con el desarrollo del trabajo. A mi lector, el Dr. Manuel Alberto 

Morales Damián, por sus valiosas observaciones. Agradezco la lectura exhaustiva y la 



 

 
 

IV 

comprensión profunda de la temática, así como su apoyo y compromiso. Su tiempo y amplio 

conocimiento fueron esenciales para enriquecer esta tesis. Ha sido sumamente gratificante 

tener la oportunidad de volver a trabajar con usted en este proyecto. Agradezco a la Dra. 

Adriana Gómez Aíza, especialmente su meticuloso seguimiento y su apoyo constante a lo 

largo de mi proceso de investigación y durante la maestría. Sus valiosos comentarios siempre 

contribuyeron significativamente a robustecer la perspectiva de este trabajo. 

A los tres, extiendo mi gratitud por comprender la complejidad de la situación y por el gran 

apoyo, el tiempo y el conocimiento que generosamente invirtieron en este logro. 

A mis compañeras de maestría, gracias, Jessi, por tu apoyo oportuno al inicio del tercer 

capítulo, por tus consejos y por tu amistad. Gracias, Anita, por tu constante presencia y 

acompañamiento en los momentos de mayor necesidad. Ambas son personas y amigas 

extraordinarias. Asimismo, agradezco a mi amiga Sharon por su apoyo a la distancia, por 

creer siempre en mí y por sus palabras de ánimo para finalizar la investigación. 

Y sobre todo a mi amada familia, por ser el cimiento de mi vida, mi camino, mi apoyo constante 

y mi fuente inagotable de resistencia y amor. Agradezco a mi madre por su compañía, y la 

fuerza que me infunde su amor. A mi padre por su inquebrantable fe en mis capacidades y 

por su orgullo, que me inspira a seguir adelante. 

 

Este logro es un reflejo de mi perseverancia, resistencia y el amor de las personas que me 

rodean. Y sobre todo, a las mujeres pintoras del siglo XIX.   



 

 
 

V 

I.- INTRODUCCIÓN…………………………………………………………………. 7 

 
PARTE I 

CONTEXTO HISTÓRICO, CONCEPTOS EN TORNO AL 
NACIONALISMO DURANTE EL SIGLO XIX 

 
CAPÍTULO I………………………………………………………………….34 
I.- LAS PINTORAS DEL SIGLO XIX Y EL MÉXICO DECIMONÓNICO……………35 

1.1 La renovación de la Academia de San Carlos.…………………………………….35 

y la República Federal. 

1.2 Las mujeres y el México Moderno 1867-1911……………………………………..41 

1.2.1 Las pintoras en el Porfiriato……………………………………………….45 

1.3 El romanticismo y la mujer del México Independiente……………………………49 

 

CAPÍTULO 2………………………………………………………………...57 
II.- NACIONALISMO DECIMONÓNICO MEXICANO……………………………………58 

2.1 Nación e identidad……………………………………………………………………58 

2.2 La romantización del indigenismo y el mestizaje como base 

de la identidad nacional…………………………………………………………………..76 

2.3 El racismo en el proyecto de nación del México decimonónico…………………92 

2.4 La religión como elemento indispensable en la construcción 

 del Nacionalismo………………………………………………………………………….96 

2.5 Arte y nación en el siglo XIX………………………………………………………..102 

 

PARTE II 
CLASIFICACIÓN, ANÁLISIS E INTERPRETACIÓN DE OBRAS DE 

LAS PINTORAS DECIMONÓNICAS 
 

CAPÍTULO 3……………………………………………………………….121 
III. EL NACIONALISMO COTIDIANO……………………………………………………..121 

3.1 Clasificación por décadas y categorías generales………………………………122 

3.2 Clasificación e interpretación por temáticas 

3.2.1. Religión…………………………………………………………………...141 



 

 
 

VI 

3.2.1.1 Arte, religión y nación…………………………………………………143 

3.2.1.2 De La Guadalupana a la Virgen Mestiza……………………………145 

3.2.1.3 La Virgen Dolorosa…………………………………………………….158 

3.2.2 Vida cotidiana…………………………………………………………….168 

3.2.2.1 Romanticismo, mujer y nación……………………………………….174 

3.2.2.2 La cotidianidad como parte del proyecto 

nacionalista………………………………………………………………………180 

3.2.2.3 El retrato como herramienta de identidad nacional………………...198 

3.2.2.4 Del romanticismo al costumbrismo social……………………………214 

3.2.2.5 El retrato popular……………………………………………………….215 

3.2.2.6 Bodegones………………………………………………………………232 

3.2.3 Paisajes……………………………………………………………………243 

3.2.3.1 Paisaje urbano femenino y nación……………………………………247 

3.2.3.2 De la arquitectura urbana nacional 

al terruño femenino……………………………………………………………...260 

 

CONSIDERACIONES FINALES…………………………………………272 
 
BIBLIOGRAFÍA…………………………………………………………….292 
 
 



 
 

7 

I.- INTRODUCCIÓN 

A pesar de las ausencias de pintoras femeninas a lo largo de la historiografía, existió 

un grupo conformado por mujeres mexicanas en el siglo XIX, que fueron artistas, 

escritoras, poetas, señoritas y señoras del hogar, que se desarrollaron dentro del 

ámbito privado. Lo cual les permitió reproducir un discurso visual que representaba 

dicho espacio, con obras como bodegones, retratos y paisajes. Desde esta 

perspectiva, las pintoras construyeron una identidad nacional narrada desde lo 

cotidiano y los elementos que socialmente se consideraban esenciales para el hogar 

mexicano: familia, moralidad, religiosidad, patriotismo y modernidad. 

Justificación 

Como hemos visto, la historiografía de las mujeres en las últimas décadas, ha 

incrementado su producción. El tema de la mujer y el arte nos ha mostrado trabajos 

pictóricos que pintoras a lo largo de la historia han ejecutado con gracia, técnica y 

habilidad. Estos trabajos nos muestran, tanto la vida como el trabajo de las mujeres 

en el arte. Incluso vemos que se ha dirigido a temas de feminismos y emancipación 

de la mujer en un ámbito masculino. Sin embargo, creo que es momento de ir un paso 

más allá y colocar el trabajo pictórico de estas artistas hacia un eje interpretativo para 

su estudio y análisis. Se pretende que esta investigación aporte al tema de las pintoras 

integrándose al Arte Nacional Mexicano del siglo XIX a la par de los pintores 

masculinos de la época. Elaborando un análisis bajo el enfoque de la Historia social 

del arte y Culturas Visuales, que nos permita analizar la relación del contexto 

nacionalista con las obras de las pintoras, a partir de categorías de análisis por 

temáticas. Creando una propuesta teórica/visual que refleja la forma en la que las 

mujeres miraban y expresaban su nación e identidad a través del arte. 



 

 
 

8 

Es necesario colocar a estas mujeres en la historiografía del arte en temáticas que 

abordan problemáticas sociales, acontecimientos políticos, ideologías religiosas, 

movimientos sociales, etcétera. El valioso trabajo de historiadoras que han recopilado 

las vidas y obras pictóricas de estas mujeres nos debe servir como base para iniciar 

investigaciones que respondan y generen más preguntas en cuanto a los sujetos en 

sus diferentes ámbitos. ¿Cómo el trabajo pictórico y artístico de las mujeres a lo largo 

de la historia ha impactado o influenciado en su época? o ¿Cuál es el discurso que 

buscan transmitir las pintoras al momento de ejecutar una obra? ¿Cuál es la realidad 

que muestran en sus representaciones? Hay que recordar que estas mujeres 

pertenecen a una minoría que necesita ser visibilizada. ¿Qué nos quieren decir estas 

mujeres artistas en sus cuadros? Estamos en una época en donde es necesario 

cuestionar el imaginario masculino, nos habla de una realidad. El tema nación y 

mujeres es un claro ejemplo de esto. En esta investigación se cuestiona tanto el 

discurso oficial de nación, así como la invisible aportación de las mujeres en el arte 

nacional.  

Objetivos 

El principal objetivo de esta investigación es dar a conocer las obras de las pintoras y 

su contribución artística, incluyendo al género como categoría analítica y no 

únicamente como categoría de inclusión, en la construcción de un discurso visual que 

refleja una identidad nacional del siglo XIX. Las representaciones pictóricas permiten 

esta identidad a través de la mirada o percepción de las pintoras, no solo 

complementando la historia del arte decimonónico, sino, reconfigurando tanto la idea 

de nación como el arte nacional, con la introducción de los espacios domésticos con 

representaciones del hogar, la familia, retratos, bodegones, y plasmando 

sensibilidades privadas como la religión y paisajes íntimos, para la construcción 



 

 
 

9 

nacional. Asimismo, esta interpretación se podría considerar como una etnografía 

visual de su rol y sus espacios como mujer.  

Las pintoras que se presentan en esta investigación fueron seleccionadas por su 

producción pictórica, así como, la información que encontramos de su formación 

artística y obras; lo cual, nos permitió hacer una interpretación más amplia de cada 

cuadro con relación a las categorías de análisis en el capítulo III. 

Partiendo de 1798, fecha de ejecución de la primera obra pictórica de las pintoras de 

esta investigación: La Guadalupana, obra de Guadalupe Moncada y Berrio; hasta 

1905 con una ejecución pictórica del paisaje nacional, de la pintora Otilia Rodríguez. 

Las categorías de análisis que abarca esta investigación se basan en la historia social 

del arte, específicamente el papel de la mujer dentro de la construcción de la identidad 

nacional a través de su propio contexto y discurso visual. Eso, con la intención de 

construir nuevos conocimientos acerca del papel histórico de la mujer, así como, 

generar propuestas historiográficas, sociales y educativas que puedan dar difusión al 

rol activo de la mujer en el siglo XIX. 

El segundo objetivo es analizar el papel de las mujeres pintoras en el siglo XIX como 

agentes activos en la historia del arte mexicano, retomando la propuesta teórica de 

Joan Scott en Género e historia.1 Ella plantea que incorporar a las mujeres en el 

análisis histórico no implica únicamente visualizarlas, sino integrarlas a problemáticas, 

discursos y debates, de las categorías con las que se construye la narrativa del 

pasado. Desde esa perspectiva, las mujeres deben ser reconocidas como sujetos 

históricos que participan en procesos sociales, políticos y culturales; convirtiéndolas 

en un nuevo punto de cuestionamiento para las investigaciones históricas. 

Consiste en hacer de las mujeres el foco del cuestionamiento, el tema de la historia, 
un agente de la narrativa, tanto si es una crónica de acontecimientos políticos (la 

 
1 Joan Scott Wallach, Género e historia. México, Fondo de Cultura Económica, 2008, pp, 20-21. 



 

 
 

10 

Revolución francesa, los motines Swing, la primera o la segunda Guerra Mundial) y 
de movimientos políticos (el cartismo, la utopía socialista, el feminismo, el sufragio de 
las mujeres), o si es un recuento más analítico del desenvolvimiento de procesos de 
cambio social a gran escala (industrialización, capitalismo, modernización, 
urbanización, construcción de los estados-nación). Este esfuerzo va más allá de la 
búsqueda ingenua de los antecedentes heroicos del movimiento de mujeres 
contemporáneo, para hacer una nueva evaluación de los niveles establecidos de 
significación histórica.2  
 

Otro objetivo de esta investigación es trabajar la figura de la mujer como un sujeto 

social activo que contribuye a la construcción de la identidad de una nación en pleno 

desarrollo. Abarcar la situación de las mujeres dentro del contexto del siglo XIX como 

'género' abre las pautas para poder interpretar esos elementos que plasman en su 

trabajo pictórico y que nos hablan acerca de una sociedad eclipsada por el género 

masculino, el cual establece los patrones políticos, sociales, económicos y culturales 

del México decimonónico. Es importante identificar la condición de la mujer por su 

categorización de género, convirtiéndolo en un concepto de análisis. 

El enfoque que se comenzó a utilizar en el siglo XX en la década de los noventa es el 

análisis de las categorías de género 'hombre' y 'mujer' según menciona Frida 

Gorbach.3 Esto no quiere decir que no se trabajen estudios enfocados a la mujer como 

sujeto activo histórico; más bien, cambia la perspectiva de estudio hacia una de 

género, en donde se comienza a construir socialmente a la mujer tomando en cuenta 

sus prácticas y representaciones dentro de la sociedad mexicana. Se deja atrás esta 

especie de compilación de información de mujeres destacadas y se sustituye por la 

de la mujer como un ser social que contribuye a la construcción de una nación y que 

ha participado en los fenómenos políticos, sociales y culturales. 

 

 
2 Ibidem, p. 35. 
3 Frida Gorbach, “Historia y género en México. En defensa de la teoría” en Relaciones 113, [en línea], 
2008, vol. XXIX, ISSN 0185-3929. Disponible en: 
https://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0185-39292008000100143, p.150. 

https://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0185-39292008000100143


 

 
 

11 

Hipótesis 

Se parte de que las mujeres pintoras del siglo XIX contribuyeron activamente en la 

construcción de una identidad nacional al representar, desde su experiencia de 

género, un discurso visual centrado en el espacio privado y vida cotidiana, 

influenciado por las corrientes ideológicas del período, como el Romanticismo y 

Costumbrismo de la época, con temas como religión, escenas de interiores, vida 

cotidiana, retrato, paisaje y bodegón, los cuales reconfiguraron el discurso 

nacionalista predominante masculino, asociado al ámbito público y político.  

Estado del arte 

En la historiografía mexicana, las mujeres del siglo XIX son aparentemente invisibles, 

inmóviles, pasivas, sujetas a su hogar y, sobre todo, subordinadas a los hombres; 

esta idea surge a partir de la literatura histórica de la época. Son pocos los trabajos 

que analizan a fondo el papel activo de las mujeres durante este periodo; sin embargo, 

hay autoras que buscan rescatar este pasado femenino; una de ellas es Silvia Arrom. 

A pesar de que su trabajo se centra en la Ciudad de México, de 1790 a 1857, 

estructura una investigación que abarca diferentes ámbitos de la sociedad mexicana; 

en los cuales las mujeres participan activamente, por ejemplo en el ámbito económico 

y laboral, su movilización en entornos privados y públicos, su situación legal y laboral, 

así como los patrones demográficos femeninos.4  

De acuerdo a Arrom, esta idea de pasividad en la mujer viene a partir de la literatura 

de la época, obras creadas por escritores mexicanos que señalaban como único 

destino y uso de la mujer, el matrimonio y la maternidad, ya que se consideraba que 

era la naturaleza y el destino de las mujeres. Además de esto, existía una división de 

 
4 Silvia Marina Arrom, Las mujeres de la Ciudad de México, 1790-1857, México, Siglo veintiuno, 
1988. 



 

 
 

12 

tareas; los hombres gobiernan estado y naciones, así como lideran el campo de las 

ciencias y las artes; por otro lado, las mujeres se limitaban al trabajo doméstico, eran 

los 'ángeles domésticos' del siglo XIX. En contraste a estas ideas, Arrom afirma que 

el comportamiento real de las mujeres era otro asunto, enfatizando los lugares, 

ámbitos, y formas, en las cuales, ellas mantenían una participación. Una de las causas 

más relevantes fue el cambio de vida urbana, que expandió las oportunidades de las 

mujeres. Incluso, señala que los mexicanos veían el desarrollo y expansión de las 

responsabilidades de la mujer, como parte del progreso social, el cual estaba 

relacionado al proyecto de nación.5 

¿Era México un patriarcado clásico, con las mujeres privadas de toda autoridad tanto 
en los asuntos públicos como en los privados, o bien había áreas controladas por 
ellas, como crianza de los niños, la asignación de recursos domésticos o sus 
propiedades personales? ¿Cuántas mujeres viven efectivamente en casas 
encabezadas por hombres donde podían estar sujetas al gobierno masculino?6 
 

La respuesta a estas interrogantes es un tema importante y necesario para la historia 

de las mujeres, y una nueva reestructuración de la historiografía en México. En esta 

investigación no vamos a ahondar en esos aspectos, sin embargo, la aportación de 

la autora nos ayuda a comprender mejor el contexto de las mujeres decimonónicas 

en general. Lo que sí podemos afirmar, es que, en el ámbito artístico predominaba la 

influencia masculina, por número de obras, por relevancia académica, por 

reconocimiento en el gremio artístico; no obstante, eso no quiere decir que las pintoras 

deban permanecer bajo un velo histórico, omitiendo su aportación y actividad en el 

arte nacional. Partiendo de esto, podríamos cuestionarnos: ¿Era México un 

patriarcado clásico, con las mujeres privadas de toda educación y participación 

artística en el ámbito público, o bien, había una categoría de género controlado por 

 
5 Ibidem, pp. 13-69. 
6 Ibidem, p. 16. 



 

 
 

13 

ellas, con ejes temáticos como: religión, escenas de la vida cotidiana, bodegones, 

paisajes o retratos que reflejan los valores familiares y nacionales de los mexicanos?, 

¿Cuántas mujeres vivieron efectivamente en casas o ámbitos encabezados por 

hombres donde podían estar sujetas al gobierno masculino, en los cuales se 

mantuvieron pasivas e inactivas? 

Ahora bien, a partir de la primera mitad del siglo XIX, mujeres burguesas devotas al 

arte, comenzaron a crear obras que reflejaron la construcción de una identidad 

nacional cotidiana, a través de su propio contexto y condición social. La categoría de 

género se integra con un eje temático doméstico, en donde la familia y los valores 

nacionales se forjan y se ven plasmados en sus obras. Esto nos habla de una realidad 

e identidad, con tintes distintos al reflejado en obras masculinas. Efectivamente, la 

condición de la mujer burguesa era mayormente doméstica, condición social que nos 

acerca a un contexto cotidiano de las pintoras, como: interiores, escenas de la vida 

cotidiana, indumentaria, paisajes, comida, religión, retratos burgueses y de tipos 

sociales. Estos elementos forman también, parte de la identidad nacional desde la 

mirada de las pintoras, y que en el ámbito artístico constituían temáticas identitarias, 

dentro de la corriente artística nacionalista. Como lo describe Leonor Cortina: “se 

trataba de representaciones pictóricas de objetos sencillos que aluden a la vida 

cotidiana y, sobre todo, a la realidad de México.”7 

La llegada de artistas europeos a México como Eugenio Landesio, Daniel Thomas 

Egerton, Hubert Sattler, Claudio Linati, entre otros, ejerció una reivindicación nacional 

con una nueva visión de la realidad, retomando lo popular, los tipos sociales, 

costumbres y actividades cotidianas. Por otro lado, en el contexto político se buscó 

legitimar a los gobiernos de la época, con un discurso de identidad nacional a través 

 
7 Leonor Cortina, Pintoras mexicanas del siglo XIX, México, INBA-SEP, 1985, p.157. 



 

 
 

14 

del arte, lleno de símbolos e iconografía. Las pintoras del siglo XIX (1798 a 1900) 

quienes expusieron sus obras en el Salón de Pinturas Remitidas8 en las exposiciones 

de la Academia, representaron en sus obras un discurso de identidad nacional de lo 

cotidiano, en su iconografía, que buscó retomar esa visión romántica y costumbrista 

de la realidad en México. 

Enfocándonos en el tema de las mujeres pintoras del siglo XIX, la construcción ha 

sido más lenta, ya que no hay una amplia bibliografía de fácil acceso. Una de las 

autoras que se enfoca en el arte femenino del siglo XIX en México es Leonor Cortina. 

Su obra Pintoras mexicanas del siglo XIX, publicada en 1985, describe la historia de 

estas mujeres a lo largo del siglo XIX, sus trayectorias en la Antigua Academia de San 

Carlos, así como la situación social, política y económica en la que se encontraban 

estas mujeres en dicho siglo. Incluso trabaja con publicaciones en las que se hacen 

reseñas y críticas de sus obras, además de realizar una compilación de biografías y 

de sus obras pictóricas. 

Su trabajo recopila datos e historias de dichas mujeres, sin embargo, no ahonda 

demasiado en los estilos, análisis iconográficos, motivaciones e incluso análisis de 

las imágenes, de acuerdo con la corriente artística, su condición social, política y 

económica, así como el contexto que se vivía en la época. No obstante, es una obra 

completa, que brinda las bases para poder iniciar un debate con respecto a las 

aportaciones en el arte, de las mujeres decimonónicas.9 

La metodología que trabaja la autora consiste en hacer una revisión bibliográfica de 

autores que se dedicaron a la crítica de arte, como Ida Rodríguez Prampolini, 

entrevistas a familiares o conocidos de las pintoras, revisión hemerográfica de 

 
8 Según Tania García Lescaille las exposiciones del Salón de Pinturas Remitidas tenían lugar en un 
salón periférico al Salón Oficial de la Academia, con obras de artistas que las ejecutaron fuera de la 
Academia.  
9 Cortina, loc. cit.  



 

 
 

15 

publicaciones en donde aparecen las reseñas y críticas que hacían intelectuales de 

la época en periódicos como El Monitor Republicano y, principalmente, revisión de 

archivos de la Antigua Academia de San Carlos para reunir la información referente a 

la trayectoria y participación de las pintoras en la institución; así como de sus obras 

pictóricas, que le fueron facilitadas por familiares, coleccionistas privados, e 

instituciones de arte como el Museo de San Carlos y el Instituto de Bellas Artes, que 

durante un tiempo sustituyó a la Antigua Academia de San Carlos.  

En México desde, la primera Exposición de la Academia de San Carlos en 1849 y en 
todas las subsiguientes, siempre se contó con una nutrida presencia femenina. Los 
críticos de arte y el público en general veían con agrado que el “bello sexo” se ocupara 
en estos menesteres, pues un factor indispensable para que la nueva Nación 
Mexicana alcanzara el progreso y se elevara a la altura de los países más civilizados 
era la educación del pueblo en los nobles principios de arte.10 

 

Dentro del proceso de progreso y consagración de la nueva República Restaurada de 

Benito Juárez y la nueva República Moderna de Porfirio Díaz, el pueblo, incluyendo a 

las mujeres, necesitaba ser educado en las artes para poder llegar a ese nivel de 

modernización deseado de las últimas décadas del siglo XIX, para poder estar a la 

par de países desarrollados europeos. Sin embargo, hay que tener en cuenta que el 

papel de la mujer dentro del arte era meramente para agraciar su persona, menciona 

Cortina, ya que aún no se tomaba en cuenta como un ente que pudiera destacar 

dentro del gremio artístico. 

En 1880, El Monitor Republicano, periódico mexicano de ideología liberal, publicó lo 

siguiente; “la pintura y la música nos parecen un adorno casi esencial en la educación 

del sexo bello”.11 Esta cita denota el pensamiento de la élite y la clase media urbana 

mexicana en el siglo XIX, claro, bajo un contexto distinto a esta época, pero que 

menciona la palabra 'adorno' para definir una actividad que para algunas mujeres en 

 
10 Cortina, op. cit., p.55. 
11 Ibidem, p.67. 



 

 
 

16 

esos tiempos era casi una profesión. También por 'adorno' entendemos que esa 

actividad podría ser un cierto elemento extra que distinguiera a las mujeres, en su 

mayoría pertenecientes a clases sociales acomodadas, mas no como una profesión, 

ya que el gremio artístico de ese tiempo era acaparado por el sexo masculino. Sin 

embargo, esta apertura social y académica, venía dentro de un proyecto 

modernizador del gobierno mexicano que buscaba despertar la afición al estudio y el 

gusto por las bellas artes.12 

La obra de Cortina, tiene el objetivo de dar a conocer la trayectoria de las mujeres en 

la Academia, así como sus biografías, y sus obras pictóricas; las cuales, en esta tesis 

se utilizan para elaborar un análisis en relación con el contexto político y social del 

siglo XIX. Proponiendo que estas obras son parte del proyecto de nación e identidad 

nacional, que tenía como propósito crear productos culturales de expresión nacional, 

de los nuevos gobiernos que se conforman después de la Independencia, 

principalmente el periodo de Reforma, Segundo Imperio y Porfiriato.13 

Para lograr adentrarse en un debate historiográfico basado en la misma temática, 

Elizabeth Fuentes Rojas, quién ha trabajado a las mujeres pintoras de la antigua 

Academia de San Carlos, principalmente en su integración a la institución. A 

diferencia de Cortina se centra en la trayectoria académica de las pintoras, por lo que 

basa su análisis en la consulta de archivos de la Academia de San Carlos, para 

recabar datos estadísticos en relación con el ingreso de las mujeres, peticiones para 

inscribirse a los cursos de dibujo, así como las materias que tomaban. 

 
12 Ibidem, p.85. 
13 José Luis Martínez, “México en busca de su expresión” en Daniel Cosío Villegas (Coord.), Historia 
General de México, Tomo 2, México, El Colegio de México, 1976.  



 

 
 

17 

En su capítulo Afluencia de la mujer en el ámbito académico en el siglo XX: dibujos 

de Esther Hernández Olmedo,14 la autora a través de la consulta de archivos, 

específicamente el de la Facultad de Artes y Diseño de la UNAM, hace un análisis de 

las obras pictóricas de Esther Hernández durante su trayecto y estudios en la Antigua 

Academia de San Carlos, en ese entonces Bellas Artes, analiza técnica y estilo de 

una manera muy breve, así como hace una descripción de las materias cursadas por 

la alumna, calificaciones, e incluso observaciones o críticas de maestros o críticos de 

arte, por otro lado, su capítulo se apoya de bibliografía para conocer la condición 

social y académica de la mujer en el siglo XIX y dentro de dicha Academia. 

Elizabeth Fuentes, ha contribuido en distintas obras haciendo referencia a la 

Academia de San Carlos, así como a las mujeres pintoras de la Academia, 

enfocándose principalmente en su trayectoria académica y artística, sin hacer un 

análisis más profundo a la iconografía, símbolos o significados. Elabora también 

catálogos de archivos de la academia de San Carlos y artículos con la misma 

metodología de revisión de archivos, consulta bibliográfica para conocer el contexto 

historia, y entrevistas a familiares o conocidos de algunas pintoras, ya que la gran 

parte del acervo artístico de estas pintoras se mantiene en colecciones privadas o 

familiares. El papel de estas autoras es fundamental, ya que sus estudios son la base 

bibliográfica y estadística, para investigaciones posteriores.  

A pesar de la ideología decimonónica, la cual recluye a la mujer en el hogar por sus 

atributos delicados y femeninos, así como de las limitantes en el ámbito artístico, 

como aspirar a solo a tomar algunas clases, realizar obras de carácter cotidiano o no 

poder acceder a las clases de desnudo; de acuerdo con el proyecto modernizador y 

 
14 Elizabeth Fuentes Rojas, “Afluencia de la mujer en el ámbito académico en el siglo XX: dibujos de 
Esther Hernández Olmedo”, en Elizabeth Fuentes Rojas (Coord.), La mujer en el arte: su obra y su 
imagen, México, UNAM, 2019. 



 

 
 

18 

democrático que se vivía en México, la educación comenzó a abrirse para grupos que 

habían sido excluidos de la institución desde su fundación en 1778. Este cambio de 

rumbo de las ideas va a propiciar que en la Academia de San Carlos se comenzaron 

a abrir cursos para mujeres interesadas en perfeccionar su técnica. Según Fuentes 

Rojas15, en 1841, se aprueba la primera solicitud de admisión a una mujer en un curso 

de dibujo, ya que se consideraba que este era la base para poder continuar con el 

andamiaje de los ramos de pintura, escultura, arquitectura y grabado. Continuando 

con el trabajo de Fuentes Rojas, se tienen archivos que documentan el registro de 

obras en 1870 elaboradas por alumnas de la Academia de San Carlos y de 

exposiciones que se realizaron paulatinamente de 1850 a 1898, en las cuales se 

integraron trabajos de otras instituciones como la Escuela Normal para profesoras, la 

Escuela Patriótica, la Escuela de Sordomudos y la Escuela de Música.  

Esta incursión al arte academicista, así como la exposición de sus obras, comenzó a 

generar un debate social, acerca de la posición de la mujer ante el arte, algunos lo 

señalaban como una actividad que seguía adornando a la mujer como el sexo bello, 

otro, insistían y hacían énfasis en que se necesitaba ampliar la educación artística de 

las mujeres hacia estudios anatómicos que permitieran plasmar obras con cuerpos 

desnudos, que por la época y contexto social causaba escándalo, debido a la 

ideología conservadora, así como a la  formación religiosa y moral de las mujeres 

burguesas. 

Ambas autoras, Cortina y Fuentes mantienen su argumento, en esa época y en ese 

contexto, las mujeres que se dedicaban al arte realizaban dicha actividad artística 

como un adorno a su persona o para agraciar su condición de sexo bello, sin tener 

 
15 Elizabeth Fuentes Rojas, “Introducción: La mujer en el arte: su obra e imagen”, en Elizabeth Fuentes 
Rojas (Coord.), La mujer en el arte: su obra y su imagen, México, UNAM, 2019, p.18. 



 

 
 

19 

motivaciones, o aportaciones significativas al ámbito artístico, social, económico, o 

político. Por lo tanto, las autoras buscan demostrar lo contrario, haciendo una 

recopilación de sus obras, descripciones de estilo, técnica y habilidades artísticas, sin 

llegar a situarlas en alguna temática, ideología, problemática o aportación significativa 

de su trabajo artístico. Lo cual, en esta tesis se pretende desarrollar alrededor del 

nacionalismo. 

Continuando con los estudios de las pintoras en la Academia, la autora Tania García 

Lescaille en su artículo La entidad femenina en los salones remitidos de San Carlos: 

dinámica entre discursos y normas (1850 y 1898).16 La autora utiliza una metodología 

similar a las demás, basa gran parte de su trabajo en la revisión del archivo de la 

Antigua Academia de San Carlos. Sin embargo, ella se enfoca más en la elaboración 

de estadísticas, para comparar datos entre alumnos y alumnas, trabaja con cartas de 

petición para ingresar a la Academia, materias cursadas, alumnas inscritas por año, 

así como las obras o trabajos artísticos que ejecutaban en dichos cursos. Otra 

característica destacada de su trabajo es que se ocupa más en las exposiciones que 

en esa época se llamaban Salones remitidos, ahí se exponían obras, no solo de 

alumnos de la academia, sino de otras escuelas, e institutos como la Escuela Normal 

para profesoras, la Escuela Patriótica, la Escuela de Sordomudos y la Escuela de 

Música, reforzando las políticas de inclusión que el gobierno en esos años buscaba 

implementar en el arte y la cultura. La integración de las pintoras en esas exposiciones 

tenía el propósito de demostrar su talento y habilidades en la pintura, así como su 

formación y trayectoria académica relacionada al arte. 

Las mujeres conformaron un grupo importante y distintivo dentro de la gran variedad 
de procedencias y tipos de expositores que se presentaron en los salones de pinturas 

 
16 Tania García Lescaille, “La entidad femenina en los salones de remitidos de San Carlos: dinámica 
entre discursos y normas (1850-1898)”, en Dimensión Antropológica, [en línea], 2010, vol 50, 
Disponible en: https://revistas.inah.gob.mx/index.php/dimension/article/view/1236  

https://revistas.inah.gob.mx/index.php/dimension/article/view/1236


 

 
 

20 

remitidas; compartieron características socio-históricas y un espacio cultural que les 
permitió la inserción en la vida pública; son aspectos que imponen la necesidad de 
valoraciones más generales del grupo, en las que se superen marcados enfoques 
individuales y se exponga el verdadero alcance y contribución de las pintoras a estos 
salones. La contribución femenina en estos eventos debe valorarse como un paso de 
avance en el panorama plástico decimonónico, no sólo por lo que significaba en el 
terreno de las competencias y aspiraciones individuales, sino porque fue un 
indiscutible logro en el plano de la igualdad de oportunidades y derechos aun cuando 
el espacio destinado a ellas no fuera el oficial, fue hasta 1870 que las mujeres tuvieron 
la oportunidad de estudiar en la Academia de San Carlos.17 

 

Referente al tema de las mujeres pintoras, la obra: La crítica de arte en México en el 

siglo XIX18 de Ida Rodríguez Prampolini, organiza fuentes referentes a la crítica de 

arte en México durante el siglo XIX, contando con tres volúmenes, el primero abarca 

de 1810 a 1858, el segundo incluye las críticas de arte que van de 1859 a 1878, y el 

tercero de 1879 a 1903. Los tres volúmenes nos relatan los gustos, ideas e ideales, 

incluso los antagonismos referentes a la política y creencias de la época, en dichas 

obras se resume la vida cotidiana y cultural de la época, y de un grupo social en 

específico. Las críticas que se reúnen en dicha obra pertenecen a historiadores, 

literatos, ideólogos, funcionarios políticos, aficionados y críticos de la época como, 

Ignacio Altamirano, Rafael Flores, Felipe Gutiérrez, Felipe López López, entre otros; 

quienes dan a conocer parte de la identidad que se estaba forjando en la época, pero 

principalmente la aportación de las mujeres pintoras al arte, así como la percepción 

social que se tenía de ellas y su obra pictórica, que nos revela la situación social y 

artística de las mujeres en el siglo XIX. Lo anterior nos lleva a interpretar que las 

mujeres no estaban propiamente escondidas o relegadas en su totalidad, y que tenían 

cierto nivel de presencia en el ámbito artístico, como los varones.  

La señorita Julia Escalante nos ha sorprendido con un sentido original que representa 
a San Francisco de Asís; su autora ha sabido representar en su figura el carácter 

 
17 Ibidem, p.78. 
18 Ida Rodríguez Prampolini, La crítica de arte en México en el siglo XIX, III tomos, México, UNAM,  
Instituto de Investigaciones Estéticas, 1964.  



 

 
 

21 

esencialmente ascético de que debe estar dominado el santo fundador, y la 
entonación de todo el cuadro, está en armonía con el conjunto.19 

 

Manuel Romero de Terreros estructura un trabajo estadístico que nos revela la 

presencia de las mujeres en el arte con los Catálogos de las exposiciones de la 

Antigua Academia de San Carlos. En su obra construye una recopilación de archivos 

de dicha institución y nos arroja información acerca de la trayectoria y presencia de 

las mujeres en la Academia y el ámbito artístico de la época. Lo cual, así como la obra 

de Prampolini, aporta a esta investigación como parte de la metodología de Cultura 

Visual este conocimiento de la audiencia y público que presenció, visibilizó e incluso 

comentó el trabajo pictórico de las mujeres artistas. Ahora bien, para este trabajo de 

investigación se retomaron distintos temas y autores que trabajan la identidad 

nacional a través de los géneros en el arte, uno de ellos, es el paisaje, género que 

algunas pintoras del siglo XIX ejecutan en sus obras.  

En el capítulo de Fausto Ramírez, La construcción de la patria y el desarrollo del 

paisaje en el México decimonónico, el autor argumenta que uno de los elementos que 

influyen en la construcción de identidad nacional en una comunidad, es el territorio, 

representado en las obras de paisajes urbanos y de campo abierto. 

Entre los elementos que contribuyen a darle un sentimiento de identidad nacional a 
una comunidad se encuentra la percepción del entorno, el sentimiento del terruño, la 
conciencia de territorialidad. Estas vivencias se convierten en expresión estética de 
orden visual a través de la pintura de paisaje.20 

 

Hace una descripción de cada tipo de paisaje, así como de los pintores europeos que 

llegan a México como Pedro Gualdi y Eugenio Landesio, quienes trabajaron con obras 

que representaban el paisaje mexicano a través de su propia visión y que concordaba 

 
19 Ibidem, p. 429. 
20 Fausto Ramírez, “La construcción de la patria y el desarrollo del paisaje en el México decimonónico”, 
en Stacie G. Widdifield (Coord), Hacia otra historia del arte en México. La amplitud del modernismo y 
la modernidad, México, Arte e imagen/CONACULTA, 2004, p. 269.  



 

 
 

22 

con la visión de los mexicanos. Dentro de esta categoría se integran las mujeres 

pintoras de San Carlos, realizando en su mayoría obras de paisajes, que reflejan 

urbanismo, el campo, interiores. 

También, describe las aportaciones de pintores mexicanos como Casimiro Castro que 

en sus litografías representa el paisaje urbano de México y a José María Velasco, 

quien crea obras pictóricas referentes al Valle de México, que de la mano con los 

nuevos gobiernos como el de Maximiliano, se retoma el indigenismo como elemento 

de identidad; estos paisajes eran una mezcla entre la modernidad del México 

contemporáneo y el pasado prehispánico que en el Segundo Imperio se utiliza como 

símbolo de identidad, es por ello, que el paisaje, especialmente el Valle de México se 

convierte en un emblema nacional, así como paisajes de otras ubicaciones 

geográficas que reflejan la variedad geográfica del país.21 El autor se basa en 

bibliografía referente al tema, a la revisión de catálogos de litografías, análisis de 

obras pictóricas, revisión de ensayos, hace comparaciones entre los distintos 

periodos de gobierno, enfoques políticos, sociales y nacionales, así como una 

descripción de las obras y los cambios en los temas dentro el género del paisaje, y 

relacionarlas con los cambios políticos que ocurrían en el país, y como resultado se 

generaron nuevas concepciones de identidad nacional. 

Como he planteado, el arte está relacionado estrechamente con la construcción de 

una identidad nacional en México; en Cuando el arte ayudó a la nación de Juana 

Gutiérrez Haces,22 se elabora un análisis de cómo el arte se convierte en una 

herramienta de difusión que busca reflejar, a través de un discurso visual, la identidad 

nacional, con la cual el mexicano debió sentirse identificado. A diferencia de la obra 

 
21 Ibidem, p. 279. 
22 Juana Gutiérrez Haces, Cuando el arte ayudo a la nación, México, Fomento Cultural Banamex, 2006. 



 

 
 

23 

anterior, este texto es de carácter didáctico, a través de imágenes y una narrativa 

simple busca dar a conocer a los jóvenes como el arte tiene relevancia en 

acontecimientos históricos y también, como este se relaciona con su contexto. Los 

textos de Ramírez y Gutiérrez, cuentan con una gran variedad de imágenes que nos 

ilustran los ejemplos de identidad nacional, así como la descripción de algunos 

simbolismos dentro de las obras pictóricas, así como un planteamiento desde la 

llegada de los viajeros extranjeros al país en el siglo XIX, que promueve una nueva 

visión de lo mexicano partiendo de la cotidianeidad y lo propio, que se refiere a las 

características del país en cuanto paisajes, retratos, comida, vestimenta, estereotipos 

sociales, que se relacionan con las obras pictóricas de las mujeres decimonónicas de 

la Academia de San Carlos. 

El análisis de Angélica Velázquez en su texto Castas o marchitas, retrata la imagen 

de la mujer en el siglo XIX como el sexo bello23; también, plantea cómo el proyecto 

modernizador del siglo XIX, de la República Restaurada24, que encabezan los 

liberales, promueve la construcción de una sociedad moderna, que implicaba la 

apertura a nuevos modelos educativos, sociales, culturales, industriales, económicos 

y políticos. Junto con esta nueva ideología de modernización, llegan nuevas ideas 

liberales en cuanto al género. Velázquez hace un análisis iconográfico de la obra del 

pintor Manuel Ocaranza, en el cual concluye que el artista está representando al 

arquetipo de la mujer como sexo bello; sin embargo, a través de la iconografía de la 

obra, la autora interpreta cierta emancipación de la mujer, así como, el eclipsamiento 

que tiene el hombre sobre ella en el siglo XIX.25 Su análisis permite ahondar en el 

 
23 Cortina, op. cit, p.54. 
24 Angélica Velázquez, “Castas o Marchitas. El amor del colibrí y La flor muerta de Manuel Ocaranza”, 
en Anales del Instituto de Investigaciones Estéticas, [en línea], 1998, vol.XX, número 73, 125-16, p.125. 
Disponible en: https://repositorio.unam.mx/contenidos/8380  
25 Ibidem, pp. 126-146. 

https://repositorio.unam.mx/contenidos/8380


 

 
 

24 

tema de cultura visual, específicamente en cómo se retrata y representa a la mujer 

desde la mirada masculina en el contexto decimonónico. 

La construcción de la identidad nacional en el ámbito artístico era un eje que se solía 

abordar por la influencia masculinas y de una tradición eurocéntrica, proveniente del 

periodo Virreinal, que solo se basaba en lo clásico y europeo sin embargo, y 

paradójicamente, la llegada de extranjeros a México que comenzaron a exaltar las 

cualidades del territorio mexicano, que para ellos eran consideradas como exótico, 

dieron un giro al arte, convirtiendo lo propio en un eje de construcción pictórico, 

encontrando aceptación y relevancia entre artistas académicos y populares que se 

ocupan de representar el ser y hacer de los mexicanos.26 

Durante los siglos XIX y XX, la construcción de la representación pictórica de la 
identidad nacional corrió a cargo de los varones, quienes fieles a su contexto histórico 
y valores patriarcales plasmaron su visión del nacionalismo en el arte. Desde una 
perspectiva de género su discurso visual obedeció a su condición privilegiada dentro 
de la sociedad hegemónica que les permitió difundir sus ideas políticas, sociales y 
culturales a través del ámbito artístico.27 
 

El concepto o idea de identidad nacional, que se comienza a desarrollar a partir del 

surgimiento del criollismo, movimiento de Independencia y procesos de restauración 

de una República Liberal, lo enfocaremos a partir de la segunda mitad del siglo XIX. 

Ramírez,28 plantea una construcción de identidad nacional a partir de elementos 

relacionados con referencias heroicas, retomando personajes del movimiento de 

independencia, periodo precolombino, así como banderas, escudos, figuras que 

representan la libertad y paisajes. Con la República Restaurada y el Porfirismo 

comenzó un proceso de consolidación de la nación moderna, en la cual la 

 
26 Alma Barbosa Sánchez, “La identidad nacional en el arte pictórico mexicano”, en Arte y Sociedad de 
Revista Investigación, [en línea], 2019, núm 16, ISSN: 2174-7563, p.6. Disponible en: 
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=6833084  
27 Idem. 
28 Fausto, Ramírez, “Cinco Interpretaciones De La Identidad Nacional En La Plástica Mexicana Del 
Siglo XIX (1859-1887)” en Arbor: ciencia, pensamiento y cultura, [en línea], 2009, CLXXXV,  núm 740, 
ISSN 0210-1963. Disponible en: https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=3104395  

https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=6833084
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=3104395


 

 
 

25 

construcción de monumentos y nuevos diseños urbanos se convierte en parte de esta 

consolidación, pretendiendo crear un imaginario visual de la nación, retomando 

elementos históricos, naturales y alegóricos que exaltan la nación mexicana. 

Por otro lado, la identidad nacional del siglo XIX, como un movimiento identitario el 

cual explica Alma Barbosa,29 se centra en una perspectiva androcéntrica que se basa 

en las dinámicas sociales, culturales, y políticas de los mexicanos, teniendo en cuenta 

que esta identidad está centrada en una perspectiva de género masculino, que al 

principio plasmaba cierto discurso de negación, ante el concepto de lo propio,30 es 

decir, elementos simbólicos como la bandera, el águila, los colores verde, blanco y 

rojo, la Virgen de Guadalupe o Miguel Hidalgo. Las demás temáticas como los 

bodegones, escenas de interiores, retratos sociales, estuvieron relegadas hasta el 

momento que son reconocidas por artistas extranjeros a principios de siglo, poco 

después de la consumación de la Independencia. La identidad nacional que 

conocemos actualmente, o parte de ella, tiene un trasfondo de imposición 

eurocéntrica, y no mexicana, como dice el texto de Barbosa:  

Las obras de los artistas extranjeros que visitaron México, en la primera mitad del 
siglo, propiciaron la revaloración y legitimación de las temáticas mexicanas, a través 
del registro pictórico y gráfico del territorio, el patrimonio arquitectónico y arqueológico, 
así como de las características sociales y étnicas de los mexicanos. Mediante estas 
obras, las temáticas de lo propio encontraron aceptación y relevancia entre artistas 
académicos y populares que se ocupan de representar el ser y hacer de los 
mexicanos.31  
 

Dichas temáticas se basan en la cotidianidad del mexicano y que en esta investigación 

se pretende descubrir, analizar e interpretar, para poder llegar a concretar una idea 

de identidad nacional del siglo XIX, plasmada en las obras pictóricas de las mujeres 

decimonónicas. Descubrir cuáles son esos elementos que lograron la revaloración de 

 
29 Barbosa, op. cit., p. 6. 
30 Idem. 
31 Id.  



 

 
 

26 

la nación y que se comienzan a plasmar en los discursos pictóricos de esas décadas, 

por ejemplo, retratos sociales de mestizos, indígenas, aguadores, paisajes locales o 

gastronomía típica. 

Ahora bien, con relación al tema de nación, los autores que se tomaron como base 

teórica para el desarrollo del segundo capítulo son: Eric Hobsbawm, Benedict 

Anderson, Luis Villoro, Agustín Basave, Enrique Florescano, Tomás Pérez Vejo y 

Juana Gutiérrez Haces; de los cuales se intentó extraer la idea de nación, 

nacionalismo e identidad nacional, hacer ciertas comparaciones en sus ideas y 

demostrar los puntos en común de cada idea.  

Hobsbawm32, describe los diferentes conceptos de nación, así como los elementos 

ideológicos que permitieron la construcción de las naciones en el siglo XIX,  partiendo 

del concepto de protonacionalismo, que surge de lo imaginario, del sentimiento de 

pertenencia e integración, tanto emocional como colectiva, y sus formas de 

identificación popular; asimismo, los símbolos que conectan con un pasado y dan una 

continuidad histórica construyendo una tradición inventada; elementos que componen 

una identidad nacional.  

Continuando con la idea de un imaginario, Anderson propone la idea de las 

Comunidades imaginarias, las cuales son construcciones e invenciones de los grupos 

de poder, que buscan consolidar una nación y una comunidad política imaginaria, 

desde elementos como el territorio, el parentesco, el Estado y la soberanía.  

Ahora bien, para situarnos en el contexto mexicano, Villoro distingue, a través de 

diferentes períodos e ideologías, diferentes concepciones de la figura del indio, la cual 

ha sido muy importante para los discursos de identidad nacional durante el siglo XIX. 

En su obra elabora un análisis, a través de las ideas de Francisco Clavijero, Servando 

 
32 Eric Hobsbawm, Naciones y Nacionalismo desde 1780, Gran Bretaña, Taurus, 1991. 



 

 
 

27 

Teresa de Mier y Manuel Orozco y Berra, en relación al papel del indio dentro de los 

discursos de nación, así como de identidad; que pertenecen al patriotismo criollo de 

la primera mitad del siglo. Por otro lado, Basave elabora el mismo análisis, con 

intelectuales como Francisco Pimentel, Vicente Riva Palacio y Justo Sierra, durante 

la segunda mitad del siglo XIX, en torno a la idea de mestizaje como elemento 

principal en los discursos de nación.  

Acerca del arte nacional del periodo, Enrique Florescano en su obra Imágenes de la 

patria a través de los siglos aborda el tema de la identidad nacional, los conflictos y 

cambios políticos que intervienen en la construcción de esta idea, así como de los 

proyectos que buscan a través de discursos visuales, construir la idea de nación e 

identidad. Hace una descripción y análisis de imágenes, las cuales en su mayoría se 

relacionan con imágenes femeninas, así como de los símbolos que se convierten en 

los elementos identitarios de la nación. El autor deja claro que esta construcción tiene 

un propósito de fortalecimiento para algunos grupos de poder y del Estado.33 Otra 

cuestión que interviene en este proyecto son las intervenciones extranjeras en el país, 

que orillaron a los grupos de poder a crear alternativas de unidad nacional que, 

reflejaran los valores nacionales de dicha época.34  

También, los autores Pérez Vejo y Gutiérrez Haces, en sus obras desarrollan el tema 

del arte nacional, las corrientes artísticas que lo concretaron, así como, las temáticas 

y artistas que dieron forma a esta tendencia. Cabe mencionar que, ninguno de los 

autores hace mención o referencia de las pintoras mexicanas que son tema de esta 

investigación. 

 
33 Enrique Florescano. Imágenes de la patria a través de los siglos, México, Taurus. 2005, p.150. 
34 Ibidem, p. 151. 



 

 
 

28 

En relación con los estudios de género y la historia del arte, hemos revisado el trabajo 

de Linda Nochlin. En su obra, Mujeres, Arte y Poder,35 la autora describe cómo la 

historia del arte ha formado parte del dominio intelectual del hombre blanco 

occidental. En este, la mujer como artista es una intrusa, y se visibiliza como un 

subtema menor y periférico, en la disciplina histórica. Su propuesta, es corregir esa 

distorsión intelectual, para lograr un discurso histórico adecuado, convirtiendo a la 

mujer en un catalizador e instrumento, que cuestiona esta forma de hacer historia.  

Partiendo de esto, plantea: ¿por qué no ha habido grandes artistas mujeres? Los 

factores que intervienen en la condición periférica de la mujer en la historia del arte 

están relacionados a las academias de arte, las cuales han obstaculizado el proceso 

creativo y artístico de las mujeres; el sistema de mecenazgo que favorece a los 

hombres, con relación a la mitología del genio, el artista masculino de grandiosidad, 

concepción semi religiosa, poderes supernaturales y con la capacidad de crear al ser 

de la nada. Y que claro, la autora se cuestiona, y propone el estudio de la producción 

artística desde sus estructuras sociales e institucionales, incluyendo a las mujeres 

dentro de esta nueva concepción historiográfica.36 A pesar de que la autora basa sus 

argumentos, ejemplos y conclusiones en el ámbito artístico europeo, en los siguientes 

capítulos, podemos identificar que estos factores que invisibilizan a las mujeres, 

también afectaron a las pintoras mexicanas. Tal es la magnitud y permanencia de 

esta distorsión intelectual en México, que ningún libro de historia del arte mexicano, 

que se consultó para esta investigación, incluye a las mujeres pintoras decimonónicas 

en sus catálogos. También, es el caso de los libros de arte nacional que se 

consultaron, no incluyen a las mujeres como exponentes de este movimiento. Esto 

 
35 Linda Nochlin, Women, Art and Power and Other Essays, New York, Westview Press, 1988. 
36 Ibidem, pp. 145-178. 



 

 
 

29 

deja claro, que el discurso natural o común de la historia, sigue sin cuestionarse, es 

por ello, que uno de los propósitos de esta investigación es incluir a las mujeres en 

estos procesos institucionales del siglo XIX, como creadoras y difusoras de un 

discurso nacional en el arte.  

Rosario Castellanos, referente del feminismo mexicano en el siglo XX; en su trabajo 

de maestría, Sobre cultura femenina,37 enfatiza los fenómenos en los que se 

manifiesta la aportación de la mujer a la cultura por medio de manifestaciones 

artísticas o científicas. También, plantea la invisibilización de la mujer, así como, los 

cuestionamientos y estigmas sobre su capacidad de crear, considerando a una mujer 

culta y creativa como una alucinación espejismo o incluso una pesadilla, para algunos 

pensadores. Aunque debemos aclarar que es un trabajo que se publica en 1950, 

periodo en el cual los estudios sobre mujeres y feminismo están comenzando a 

abrirse camino y cuestionarse sobre su papel en la historia, así también, sus 

conclusiones son un poco confusas en relación con el propósito de su tema. En su 

trabajo, vincula cultura con literatura, ya que argumenta que es el único campo en 

donde la mujer se ha podido desarrollar culturalmente, no obstante, nuestra hipótesis 

busca plantear algo distinto, no sólo identificamos un desarrollo en la literatura, 

también en la pintura. Es cierto que, la autora retoma la propuesta de Simmel, sobre 

la existencia de una Cultura Femenina, abriendo un debate y la posibilidad de un 

estudio más profundo sobre esto. Si bien, en esta investigación, no pretende 

profundizar en el tema de Castellanos, su concepto de cultura femenina, es 

reinterpretado en este trabajo, como una mirada femenina en el arte nacional del siglo 

XIX. En otra de sus obras, Mujer que sabe latín,38 plantea que la mujer mexicana ha 

 
37 Rosario Castellano, Sobre Cultura Femenina, tesis de maestría, Universidad Nacional Autónoma 
de México, Facultad de Filosofía y Letras, 1950, pp. 11-101. 
38 Rosario Castellanos, Mujer que sabe latín, México, Fondo de Cultura Económica, 1973. 



 

 
 

30 

sido reducida a símbolos: la Malinche, la virgen, la madre sufrida y abnegada. Sin 

embargo, es importante que ese viejo estereotipo de la mujer se transforme en nuevas 

posibilidades de ser dentro de las nuevas construcciones historiográficas.  

Por último, me gustaría hacer énfasis en un espacio fundamental de difusión para 

cualquier artista, el museo. ¿Qué lugar tienen las mujeres en los museos? ¿Existen 

sus obras en los museos? ¿Las vemos a la par que los hombres?  

En la actualidad podemos ver en los museos más reconocidos a lo largo del mundo, 

las obras de artistas femeninas, no obstante, el número es mínimo, en comparación 

a las obras masculinas. Son muy pocos los museos que han dedicado una sala o 

exposición al arte femenino, por ejemplo: el Musée de l' Orangerie en París, integró 

una sala en su exposición permanente con obras de la pintora francesa Marie 

Laurencin; el Stedelijk Museum en Amsterdam, presenta en una de sus salas 

principales obras en conjunto de pintoras como: Thérése Schwartze, Else Berg y 

Charley Toorop, entre otras; por último, el Art Institute of Chicago, a pesar de que no 

cuenta con una sala dirigida a artistas femeninas en su exposición permanente, las 

incluye de forma integral en todas sus salas con una cantidad considerable, 

presentando obras de Remedios Varo, Gertrude Abercrombie, Theresa F. Bernstein, 

Mary Cassatt, Ellen Emmet Rand, Constant Mayer, Lilla Cabot Perry, entre otras, 

asimismo, actualmente presenta una exposición temporal de la pintora mexicana 

Frida Kahlo.  

En México, el Museo de San Carlos en 2024 presentó una exposición temporal 

dedicada a las mujeres pintoras, en base al trabajo de Leonor Cortina; esta exposición 

se llamó Pintar en Femenino. En ella, se reunieron por primera vez en un recinto 

museístico, las obras de las pintoras mexicanas decimonónicas, con el fin de 

presentar al público el trabajo en conjunto. Sin embargo, en la exposición sólo se 



 

 
 

31 

agruparon por temáticas, sin tener alguna relación con el tema de nación o aportación 

en específico del periodo. La exposición era la presentación de las pintoras como 

pioneras del arte femenino, así como su participación en la Academia, y en algunas 

exposiciones, a partir de la segunda mitad del siglo XIX. Actualmente, en 2025, se 

presentan dos nuevas exposiciones temporales; la primera, dedicada a la pintora Pilar 

Calvo, y la segunda, pretende reordenar la colección del museo, desde el género.  

Otros museos en la Ciudad de México que contienen un acervo relevante de obras 

de las pintoras decimonónicas son el Museo Casa de la Bola y el Museo Kaluz, sin 

embargo, ninguno ha presentado alguna exposición de las pintoras.  

Metodología 

Esta investigación se realizó bajo una perspectiva interdisciplinaria que combina las 

herramientas de la historia social del arte, analizando el papel de las mujeres pintoras 

en su contexto social, político y cultural; los estudios de género y el enfoque de 

culturas visuales, analizando visualmente, las obras considerando el arte femenino 

como un discurso visual de identidad, ideología y género, reinterpretando las obras 

desde la mirada femenina. Para ello se recurre a revisión bibliográfica, hemerográfica 

y visitas a museos, así como el estudio directo de las fuentes primarias (obras 

pictóricas) partiendo de su clasificación en tablas por temáticas como: religión, vida 

cotidiana y paisajes. Posteriormente se realiza su análisis visual, cabe mencionar que, 

aunque se trata de un trabajo de análisis visual, no se pretende realizar un análisis 

pre-iconográfico, iconográfico e iconológico con la metodología de Erwin Panofsky. El 

análisis visual de las obras se trabajó tomando en cuenta algunos pasos de la 

metodología que propone Ludmilla Jordanova con un enfoque en Culturas Visuales: 

iniciando con la descripción de la obra identificando sus características de valor 

académico, evocando el objeto en la mente del lector para transmitir la materialidad y 



 

 
 

32 

conceptualizar, posteriormente se elabora un análisis comparativo en donde se 

buscan las asociaciones significativas estableciendo similitudes y diferencias con 

otras obras de arte, en este caso de pintores masculinos mexicanos de la época, 

también se toma en cuenta la producción del artefacto especificando la inteligencia 

visual de las artistas, su habilidad para mirar y quienes les enseñaron a pintar, 

finalizando con el carácter social de la percepción, la audiencia que incide en el 

contexto.39  

A partir de esto se pretende analizarlas e interpretarlas en relación con su contexto 

social, político, cultural y de género, dirigido al nacionalismo mexicano del siglo XIX, 

recurriendo a la historia social del arte, desde los conceptos de Arnold Hausser40  y 

Pierre Francastel,41 quienes plantean que el arte es producto de la sociedad y se 

explica a través de ella. Para esto se utilizaron conceptos teóricos clave como: nación, 

nacionalismo e identidad de: construcción de la identidad nacional a través del arte y 

el género como categoría analítica en la historia del arte. Esta metodología tiene como 

objetivo reconstruir una historia del arte desde la mirada y perspectiva femenina, con 

la reinterpretación de sus obras como discursos visuales de carácter nacionalista, 

situando a las mujeres como agentes históricos activos en el ámbito cultural del siglo 

XIX. 

Estructura del trabajo 

Este trabajo se divide en dos partes: la primera aborda el contexto histórico, los 

conceptos de nación y la ideología nacionalista del siglo XIX; consta de dos capítulos, 

 
39 Ludmilla Jordanova, The look of the past: Visual and Material Evidence in Historical Practice, 
Cambridge, Cambridge University Press, 2012. Véase también Alberto Morales, “Reseña del libro: 
Jordanova, Ludmilla. The Look of the Past. Visual and Material Evidence in Historical Practice” en 
Historia y grafía [en línea], enero-junio 2018, vol 25, núm. 50, e-ISSN: 2448-783X, pp. 197-206. 
Disponible en: https://ri.ibero.mx/handle/ibero/5376  
40 Arnold Hauser, Historia social del arte y la literatura II, México, Penguin Random House, 2018.  
41 Pierre Francastel, Sociología del arte, Madrid, Alianza editorial,1981.  

https://ri.ibero.mx/handle/ibero/5376


 

 
 

33 

que buscan introducir al lector tanto al contexto decimonónico mexicano con relación 

al género, así como, el desarrollo de los conceptos más importantes en torno al tema 

del nacionalismo.  

En el capítulo uno se busca desarrollar parte del contexto del siglo XIX, relacionado a 

la Academia de San Carlos, así como la integración paulatina de las mujeres en 

diferentes ámbitos. Asimismo, su relación con la corriente ideológica del 

Romanticismo, y las características que crearon el estereotipo de la mujer mexicana 

decimonónica. 

En el segundo capítulo se hace una recopilación de ideas y definiciones del concepto 

de nación, nacionalismo e identidad. También se hace un análisis de los proyectos de 

unificación e identidad nacional durante la primera mitad del siglo XIX y la segunda 

mitad, enfatizando las ideas del patriotismo criollo y la mestizofilia. Por último, se hace 

una descripción de la tendencia artística nacional, parámetros, ejes temáticos, 

escenas y temas que forman parte del arte nacional del siglo XIX. 

La segunda parte presenta la clasificación, análisis e interpretación de las obras 

pictóricas de las pintoras decimonónicas; se compone del tercer capítulo, en el cual 

se hace una clasificación de las obras por temáticas a partir de las obras de las 

pintoras; posteriormente se hace un análisis con relación al tema de nación y los ejes 

temáticos que se clasificaron en tablas de mi propia creación. 

Finalmente, en las conclusiones se retoma la hipótesis, así como, el análisis de cada 

temática pictórica con relación a la idea del género como categoría analítica, teniendo 

como resultado la reinterpretación del arte nacional desde la mirada de las pintoras 

mexicanas.  

  



 

 
 

34 

PARTE I 
CONTEXTO HISTÓRICO, CONCEPTOS EN TORNO AL NACIONALISMO 

DURANTE EL SIGLO XIX 
 

¿En qué ocupan su tiempo las mujeres mexicanas? 
No leen; no escriben; no hacen vida social. 

En su mayoría no juegan; no dibujan;  
no van al teatro; no celebran bailes, ni fiestas, ni conciertos;  

no se pasan la mañana en las tiendas ni se pasean por las calles,  
y tampoco andan a caballo. 

Lo que no hacen está claro, pero ¿qué es lo que hacen? 
 

Doña Frances Inglis de Calderon de la Barca, México, Navidad de 1839. 

 

Fotografía 1: Eulalia Lucio pintando Cuadrito de comedor. s/n. Fuente: Wikipedia 

https://es.wikipedia.org/wiki/Eulalia_Lucio


 

 
 

35 

CAPÍTULO I 

En el presente capítulo se aborda el contexto histórico de las mujeres pintoras 

decimonónicas, así como la situación social, económica y cultural, en la que se 

encontraba la mujer en el siglo XIX, así como su progresiva integración al ámbito 

educativo, artístico y laboral partiendo de diferentes reformas o leyes, en los 

gobiernos del México Independiente. 

I.- LAS PINTORAS DEL SIGLO XIX Y EL MÉXICO DECIMONÓNICO 

1.1 La renovación de la Academia de San Carlos y la República Federal. 

La conciencia sobre el concepto de arte durante el periodo novohispano formaba 

parte de la cotidianidad, no se consideraba como una especialidad, simplemente 

obedecía a las necesidades religiosas de los grupos políticos y sociales para 

adoctrinar, siendo una ofrenda, más que una actividad profesional en donde la 

creatividad e individualidad estaban presentes. Fue hasta finales del siglo XVIII en 

1783 con la fundación de la Real Academia de San Carlos que el arte se convirtió en 

una actividad consciente con el propósito de promover la modernidad y el progreso 

social. El arte fue una herramienta necesaria para cumplir diferentes objetivos 

políticos y sociales, una de ellas motivar y educar a las y los jóvenes (en su mayoría 

varones), a través de la verdad, orden, armonía y belleza, cualidades vistas en la 

actividad artística. Es en 1821 que la Academia reconoció la presencia artística 

femenina, otorgando el nombramiento de Académica de honor y directora honoraria 

de Pintura a María Guadalupe Moncada y Berrio, por su desempeño y habilidad como 

pintora. Sin embargo, los acontecimientos políticos que se desarrollan durante ese 

período como la fundación y declive del Primer Imperio Mexicano, encabezado por 

Agustín de Iturbide, así como las continuas alternancias de gobierno, detienen el 



 

 
 

36 

avance académico y artístico en la Academia de San Carlos,42 pero no la intención de 

las mujeres por continuar con su integración en el ámbito artístico y la esfera pública. 

Es en 1841 cuando Isabel Ruiz presenta la primera solicitud de una mujer para 

inscribirse a la Academia, para cursar un curso de dibujo, partiendo de esto, 

comienzan a llegar peticiones de otras mujeres para poder acceder al curso. Fue 

hasta 1844 que Ysabel Jiménez logró inscribirse al curso de dibujo y aritmética en la 

Academia.43 

Posteriormente, se propuso una renovación y reorganización de la Academia de San 

Carlos en 1843, institución que se encontraba bajo un deterioro económico, desde 

inicios del siglo XIX, por la guerra de independencia, y los conflictos con Estados 

Unidos. Dicha iniciativa la plantea el presidente Santa Anna, ya que consideraba al 

arte como un elemento necesario para la formación de la vida nacional, así como un 

avance formativo y promocional, que permitiría un mayor alcance y visibilización hacia 

otros países. La renovación fue posible gracias a la migración de maestros europeos 

a México: Pelegrín Clavé, Manuel Vilar, los italianos Eugenio Landesio y Javier 

Cavallari, los ingleses John James Bagally y George Austin Periam, quienes trajeron 

a México las tendencias y técnicas modernas del arte europeo a los jóvenes artistas 

en México. A pesar de que la guerra civil era un problema latente en el país, el 24 de 

diciembre de 1848, se inauguran las exposiciones de la Academia, en las cuales se 

apreciaban los avances, desarrollo y trabajos pictóricos de los pintores mexicanos, 

así como de los estudiantes y las discípulas pintoras de los maestros de la Academia. 

Dichas exposiciones tenían la finalidad de dar a conocer el adelanto y apogeo cultural 

en México.44  

 
42 Cortina, op. cit., pp. 47-48. 
43 Fuentes Rojas, op. cit., p.18. 
44 Gutiérrez Haces, op. cit., p. 37.  



 

 
 

37 

Asimismo, con la pérdida del territorio de Texas y firmada la paz con Estados Unidos 

José Joaquín Herrera, presidente constitucional, busca implementar seguridad y 

orden en el país, limpiando los caminos de homicidas y ladrones, persiguió el 

alcoholismo, estableció escuelas y hospitales y redujo los gastos públicos, todo con 

el propósito de promover la recuperación del país, y seguir el camino hacia la 

prosperidad y modernidad45. 

Las exposiciones de la Academia tenían lugar en el Salón Oficial, donde los discípulos 

y maestros varones, presentaban sus trabajos, sin embargo, en un salón periférico 

denominado Salón de Pinturas Remitidas se presentaba la muestra de pinturas 

elaboradas por mujeres, autores autodidactas, egresados de San Carlos que se 

encontraban en provincia, artistas formados en otras instituciones, estudiantes 

pensionados en el extranjero y artistas foráneos.46 

A partir de estas exposiciones las mujeres pintoras comenzaron a mantener una 

participación continua en la escena artística del siglo XIX. Esto se ve plasmado en la 

crítica de arte publicada en los periódicos de la época, de los cuales la autora Ida 

Prampolini hace una recopilación de dichas publicaciones, planteando que los críticos 

de la época aceptaban con agrado que la mujer mexicana se integrará al ámbito 

artístico, ya que esto se convertía en una evidencia de que México empezaba a 

“modernizarse” y la meta que el gobierno tenía para despertar la afición al estudio y 

el gusto por las artes, tanto en hombres como mujeres estaba avanzando.47 

Si nos es permitido expresar nuestro deseo, diremos que, penetrados del inmenso 
influjo que están llamadas a ejercer en el desarrollo de las bellas artes y del buen 
gusto en nuestro país, aquellas señoras en cuya mente ha encendido el cielo la llama 
creadora del genio, quisiéramos que nos proporcionasen incesantemente, no sólo 
lecciones del arte, sino de constancia en el arte: Este será sin duda el más bello y 

 
45 Lilia Díaz, “El liberalismo militante”, en Daniel Cosío Villegas (Coord), Historia General de México 
Tomo 2, México, El Colegio de México, 1976, p. 821.  
46 García Lescaille, op. cit., p.76. 
47 Rodríguez Prampolini, op. cit., I. p. 411.  



 

 
 

38 

punzante estímulo para nuestros jóvenes pintores; y quizá no pasen muchos años sin 
que México pueda vanagloriarse de poseer una Angélica Kauffmann o una Mariana 
Waldstein.48  

 

Dejando a un lado el tono condescendiente con el cual el autor se refiere al quehacer 

femenino en el arte, nos refleja cómo se veía a la mujer dentro del ámbito artístico, 

haciendo énfasis en una integración que más que profesional, se trata de la búsqueda 

o insistencia a la aproximación a modelos europeos en cuanto a la modernización de 

la nación, esto lo podemos notar en las referencias que toma Rafael de Rafael para 

alentar a las artistas mexicanas a seguir el trabajo de las pintoras europeas 

Kauffmann y Waldstein, pintoras europeas de gran reconocimiento social y artístico 

durante los siglos XVII y XIX. 

Como plantea García Lescaille, la presencia de las pintoras en los Salones Remitidos 

representa un avance en el panorama plástico decimonónico, en el cual las mujeres 

conforman un grupo significativo en un espacio cultural que les permite introducirse 

en la vida pública49. Vemos la contribución femenina en eventos de carácter político, 

ya que el arte, nación, modernidad y política, formaban parte de un proyecto nacional 

que apostaba por la modernidad, así como una visibilización y reconocimiento 

mundial, en su nueva faceta como Nación Mexicana. Según Lescaille para 1850 

durante la Segunda exposición de la Academia del 1 al 15 de enero de 1850 se 

encuentran registradas 24 pintoras, 10 señoritas dibujantes, evento en el cual se 

encuentra en trabajo pictórico de las pioneras en la pintura decimonónica femenina, 

las hermanas Sanromán. 

Posterior a la renovación de Academia de San Carlos y con la incursión de las mujeres 

en el arte, hacia 1850 los grupos intelectuales en México eran pocos, dentro de una 

 
48 Ibidem, p. 256.  
49 García Lescaille, op. cit., p.78. 



 

 
 

39 

sociedad donde uno de cada diez sabía leer y escribir. Dicho grupo se dividía en dos 

vertientes: liberales (modestos recursos) y conservadores (más o menos ricos), 

ambos estaban de acuerdo en que se tenía una gran riqueza natural de su patria, así 

como una pequeñez humana de sus paisanos. Los idearios de los conservadores que 

Lucas Alamán sintetizó fueron: conservación de la religión católica, gobierno justo, 

implementar la elección popular, reorganizar la división territorial, organizar una fuerza 

armada, pedir la ayuda inmediata a los europeos. Por otro lado, los liberales contaban 

con un líder indígena: Benito Juárez, figura y fuerza del movimiento. Asimismo, los 

liberales negaban la tradición hispánica, indígena y católica, por su antagonismo en 

los antecedentes históricos, buscando conducir a la patria por las vías de las 

libertades del trabajo, comercio, educación y letras, tolerancia de cultos, Estado sobre 

Iglesia, democracia representativa, independencia de los poderes, federalismo, 

debilitamiento de las fuerzas armadas, colonización con extranjeros de tierras, 

propiedad privada, cultivo de la ciencia y apoyo de los Estados Unidos.50 

El país atravesaba por un período de conflictos y desacuerdos entre las facciones. 

políticas entre los grupos Federalistas y Centralistas, por el establecimiento de un 

sistema político con características en específico que beneficiaban a cada grupo; 

junto con la invasión de los Estados Unidos, finalizando con una dictadura Santanista 

con la Revolución de Ayutla en 1854 a 1856 México comienza un proceso hacia la 

consolidación de un Estado liberal republicano, liderado por un grupo que tenía un 

objetivo en común, la creación de leyes y reformas que le dieran forma al nuevo 

Estado Nación. El triunfo de los liberales en la batalla de las alternancias de gobierno 

de la primera mitad de siglo, inicia con una aportación a la nueva política liberal 

 
50 Luis González, “La Reforma”, en Daniel Cosío Villegas (Coord), Historia Mínima de México, El 
Colegio de México, 1983, pp. 104-106 



 

 
 

40 

mexicana, las Leyes de Reforma, las cuales se convirtieron en la base de las nuevas 

ideas progresistas que pretenden modificar la estructura tan rígida en el país, que solo 

beneficiaba a ciertos grupos. Esto desembocó en una nueva Constitución liberal de 

1857, que para algunos era justa y apta para la nueva República Mexicana, para otros, 

era considerada muy radical y peligrosa para sus propios intereses. La realidad es 

que solo se trataba de una compilación de leyes adecuadas para un grupo social en 

específico que desafortunadamente no aportaba soluciones a los problemas que 

aquejan a todos los grupos que conformaban la sociedad mexicana.51 

Bajo este contexto, en el cual los gobiernos mexicanos, ante los diversos conflictos y 

pérdidas nacionales, no desistieron ante el proyecto de modernización, no solo la 

economía o la política formaban parte de sus objetivos, también la inclusión de 

minorías como las mujeres en el ámbito cultural, era parte del contexto. 

  

 
51 Lilia Díaz, “La Constitución de 1857”, en Daniel Cosío Villegas (Coord), Historia General de México 
Tomo 2, México, El Colegio de México, 1976, pp. 833-837. 



 

 
 

41 

1.2 Las mujeres y el México Moderno 1867-1911. 

¿Qué papel desarrollan las mujeres durante los primeros años del México Moderno? 

A pesar de su integración a los cursos de la Academia y su participación en las 

exposiciones, las pintoras que forman parte de esta investigación como: Josefa y 

Juliana Sanromán, Pilar de la Hidalga, Guadalupe Carpio, Guadalupe Moncada y 

Berrio, Luz Osorio y Eulalia Lucio, fueron señoritas burguesas que adquirieron sus 

habilidades artísticas por parte de maestros particulares, familiares, de forma 

autodidacta o su formación fue en alguna institución de provincia. Su condición social 

y económica fueron un factor determinante en su formación y desarrollo en el ámbito 

artístico, ya que pudieron adquirir una formación artística, de nivel académico en sus 

hogares, en su espacio privado, sin transgredir su lugar y rol como el sexo bello. 

Los conflictos políticos acaparaban la atención de los líderes políticos, la división de 

gobiernos y la Guerra de Reforma favorecen una inestabilidad continua en el país, 

¿pudieron estos grandes conflictos ofrecer la oportunidad para que las mujeres se 

introdujesen en los ámbitos que les fueron limitados a inicios de siglo? 

Ante la inconformidad del grupo conservador por la Constitución liberal de 1857, 

rechazan la Constitución vigente, iniciando la Guerra de Reforma, con una duración 

de tres años y dos gobiernos que dividieron a México política y socialmente. Durante 

la guerra los países extranjeros ejercen una influencia directa en la política del país, 

tanto en los grupos liberales como en los conservadores, aspecto que se ve plasmado 

también en el ámbito cultural y artístico. Las divisiones internas y los conflictos de 

poder que se generan en el grupo conservador lo llevan a su derrota a inicios de 1861, 

concluyendo este periodo con el triunfo liberal.52 Durante los años y acontecimientos 

 
52 Díaz, op. cit., pp. 833-842 



 

 
 

42 

posteriores, la participación de las mujeres se mantiene estable, sin embargo, no se 

registran avances en su integración artística y educativa hasta 1867. 

Con el inicio de la nueva República Restaurada se desarrolla un programa liberal con 

el objetivo de diseñar un nuevo país. La intelectualidad mexicana pretendía 

homogeneizar a México y ponerlo a la altura de las grandes naciones del mundo 

contemporáneo, para esto se necesitaba: orden político, poner en práctica la 

Constitución de 1857, pacificar al país, erradicar la violencia, implementar orden 

económico y social, fomentar las libertades de credo y prensa, así como el exterminio 

de lo indígena, culminando con el fomento a la educación, la cual daría a México un 

tesoro nacional, así como la difusión del nacionalismo en las letras y las artes.53 

En pocas palabras, se trata de un programa de modernidad, que busca el desarrollo 

político, económico, social y cultural. Para dejar claro el concepto de modernización, 

González54 describe la acción modernizadora que va de 1867 a 1876: apegarse a la 

Constitución de 1857, abatir el bandolerismo, reorganización militar, fomentar el 

capital y migraciones extranjeras, renovar las compañías ferrocarrileras, libertad de 

expresión, transculturación del indio, libertad de enseñanza, oficial y gratuita bajo el 

pensamiento positivista y pedagógico, apertura de escuelas, implementación de una 

política mexicanizadora de las letras y las artes, con influencias europeas. 

La década de México comprendida entre los años de 1867 y 1876 contó con un equipo 
de civilizadores y patriotas, pequeño, pero extremadamente grande por su entusiasmo 
y su inteligencia; con un programa de acción múltiple, lúcido, preciso y vigoroso y con 
un clima nacional adverso a las prosperidades democrática, liberal, económica, 
científica y nacionalista. Con todo, se plantaron entonces las semillas de la 
modernización y el nacionalismo, y algunas dieron brotes que el régimen subsiguiente, 
favorecido por el clima internacional, hizo crecer.55 

 

 
53 Luis González, “El liberalismo triunfante”, en Daniel Cosío Villegas (Coord.), Historia General de 
México Tomo 2, México, El Colegio de México, 1976, pp. 908-912. 
54 Ibidem, pp. 917-924 
55 Ibidem, p. 924. 



 

 
 

43 

Uno de los medios para poder transmitir estas ideas de progreso y nacionalismo a los 

mexicanos, fue la educación, alentando el progreso en diferentes grupos sociales. El 

positivismo fue la corriente que influenció en el sistema educativo en México a partir 

de la segunda mitad de siglo, sus objetivos y contenidos estaban relacionados a las 

necesidades y prioridades del país: el desarrollo económico a través de la 

industrialización, por ello, gran parte de la educación estaba enfocada hacia el ámbito 

científico y técnico, para formar ciudadanos aptos para laborar y desempeñarse en la 

industria. 

Intelectuales de la época como Gabino Barreda, hacia 1867, aboga por la instrucción 

de la mujer y la igualdad de oportunidades. Planteaba que todas las razones que 

existían para justificar la enseñanza de los varones por el Estado, debían ser 

aplicadas igualmente a la instrucción femenina impartida por el Gobierno56. Es en este 

momento, cuando las mujeres comienzan a tomarse en cuenta en las reformas 

políticas, que buscan encaminar a México hacia la modernización en relación a la 

educación y la cultura, abriendo la brecha para su integración a diferentes ámbitos. 

Con la Ley Orgánica de Instrucción Pública en el Distrito Federal, publicada en el 

diario oficial de la Federación el 2 de diciembre de 1867, en donde se establece la 

apertura de la escuela de instrucción secundaria de personas del sexo femenino en 

el Distrito Federal. 

7. En la escuela de instrucción secundaria para personas del sexo femenino, se 
enseñarán los siguientes ramos: Ejercicios de lectura, de modelos escogidos escritos 
en español, de escritura y correspondencia epistolar, gramática castellana, 
rudimentos de álgebra y geometría, cosmografía y geografía, física y política, 
especialmente la de México, elementos de cronología e historia general, historia de 
México, teneduría de libros, medicina, higiene y economía domésticas, deberes de las 
mujeres en sociedad y de la madre con relación a la familia y al Estado, dibujo lineal, 
de figura y ornato, francés, inglés, italiano, música, labores manuales, artes y oficios 

 
56 Luz Elena Gálvan, La educación superior de la mujer en México: 1876-1940, México, SEP, 1994, 
p.10. 



 

 
 

44 

que se puedan ejercer por mujeres, nociones de horticultura y jardinería, métodos de 
enseñanza comparados.57 
 

La institucionalización de una escuela de instrucción secundaria creada con el 

objetivo de integrar a la mujer socialmente a través de la educación, para así poder 

aportar al ámbito laboral y económico del país, refleja la intención de conformar una 

nación moderna y desarrollada, sin embargo dentro de las asignaturas que tenían que 

cursar en la secundaria para personas del sexo femenino la mayoría está relacionada 

a esta concepción de la mujer como un apoyo secundario dentro de la sociedad, 

especialmente para el hombre y el hogar. Asignaturas como economía doméstica, 

deberes de la mujer en la sociedad, la madre con relación a la familia y al Estado, 

oficios que se puedan ejercer por mujeres y nociones de horticultura y jardinería, nos 

hablan del papel de la mujer impuesto por la sociedad. Que si bien, es una aportación 

para su desarrollo y emancipación como un grupo minoría que durante siglos vivió 

bajo los designios de una sociedad patriarcal, nos hace cuestionarnos si la verdadera 

intención del gobierno era crear una copia legislativa, con reformas liberales, 

semejantes a los países extranjeros, modernos y desarrollados, o realmente su 

intención era promover la participación de las mujeres en ámbitos económicos, 

sociales y culturales.  

  

 
57 Ministerio de Justicia e Instrucción Pública, Ley Orgánica de Instrucción Pública en el Distrito 
Federal, publicada en el diario oficial de la Federación el 2 de diciembre de 1867. 



 

 
 

45 

1.2.1 Las pintoras en el Porfiriato 

Como plantea González, este mismo proyecto de progreso y modernidad lo mantiene 

el régimen de Porfirio Díaz de 1876 a 1910, en el cual se enfoca más hacia el 

desarrollo industrial para la mejora económica del país, sin embargo las reformas en 

cuanto educación que se establecen durante los gobiernos liberales de Juárez y Lerdo 

de Tejada siguen vigente y mantienen su continuidad, la apertura de la escuela 

secundaria de instrucción para el sexo femenino, la aceptación de las mujeres en la 

escuela preparatoria y las escuelas mixtas, así como el papel de las pintoras en la 

Academia de San Carlos, continua avanzando durante estos gobiernos y el Porfiriato, 

el avance y producción artística de las pintoras aumenta, junto con sus exposiciones 

en los salones remitidos, y en el extranjero. Esto nos habla de un proyecto para la 

construcción de una nación moderna, que como cuestioné, sea con el propósito de 

empoderar a las mujeres o no, fue una brecha que les permitió el acceso y 

visibilización en distintos ámbitos. 

Durante el periodo Porfirista la modernización seguía vigente, cómo se mencionó la 

mujer formaba parte de ella, sin embargo la ideología social seguía justificando 

científicamente la inferioridad de la mujer, bajo el positivismo, durante la dictadura de 

Díaz se tuvo el concepto tradicional de la mujer en la sociedad, con algunos cambios 

relacionados a las nuevas tendencias ideológicas relacionadas al socialismo y 

motivadas por los movimientos feministas en Europa, aun así, la mujer seguía bajo el 

rol tradicional y se le veía muy limitada si no se encontraba casada. 

El Código Civil de 1881 concedía a las mujeres adultas solteras, casi los mismos 
derechos que a los hombres, pero al igual que en cualquier parte del mundo occidental 
en ese momento, las mujeres casadas renunciaron a sus derechos, y por lo tanto 
quedaban en una posición de inferioridad legal. Se les negaba la participación en 
cualquier asunto público, al igual que sus derechos en su casa, o la autoridad sobre 



 

 
 

46 

sus hijos y su educación. Las mujeres casadas no tenían derecho a realizar algún 
contrato o a administrar o disponer de sus propiedades personales.58 

 
El 6 de diciembre de 1885 en El Álbum de la Mujer, Leopolda Gasso y Vidal publica 

lo siguiente: 

La indiferencia con que los gobiernos han mirado la educación artístico-plástica de la 
mujer [respecto a] las academias de dibujo y pintura están reservadas para el hombre, 
error que nace de creer que nosotros no debemos estudiar el natural, y error que nos 
condena a ser siempre inferiores… El género de paisajes, el de fruteros y el de flores, 
son muy reducidos para la clara inteligencia y para lo que pide ya de nosotras el siglo 
en que vivimos: y si hoy se dice y se repite que tenemos los mismos deberes y 
derechos del hombre, y que nuestras facultades intelectuales son tan aptas como las 
suyas, natural es que nos consagremos a estudios serios, y nos dejemos de 
puerilidades que nos colocan al nivel de los niños y nos desvían de la misión que 
estamos llamadas a desempeñar…Más filosófico, así lo exige la moderna 
civilización…Nuestro sexo debe contribuir por medio de la pintura, a que 
desaparezcan los rencores políticos, religiosos y nacionales, haciendo entender al 
hombre que todos venimos de Dios, eterno manantial de bondad y tolerancia. Así 
pues, en vez de pintar errores, en vez de poner la paleta a merced de la iniquidad y 
de las preocupaciones vulgares, coloquemonos al lado de la civilización y de la 
justicia, pues de lo contrario, merecerías volver a coger la rueca y el huso ocupando 
en la familia y la sociedad el lugar que ocupaban nuestras infortunadas 
ascendientes.59 

 
Un año después de la publicación de Leopolda Gasso y Vidal se logra un gran paso 

hacia la formalización de las mujeres en el ámbito artístico se da a finales del siglo 

XIX, aproximadamente en 1886. Como señala Cortina60 en la Academia se abrió una 

clase especial para señoritas en la que se les impartían materias como: copia de 

cuadros, copia del natural y ejercicios de composición. Asimismo, se inscriben las 

primeras alumnas regulares a todas las asignaturas para la carrera de pintor en la 

Escuela Nacional de Bellas Artes (Academia de San Carlos), a excepción de la clase 

de desnudo, las alumnas fueron: Dolores Soto, Otilia Rodríguez y Mercedes Zamora. 

El gobierno mexicano continuando con el proyecto modernizador del país, también 

 
58 Galván, op. cit., p.14. 
59 Prampolini, op. cit., III, p. 194-197. 
60 Cortina, op. cit., p. 62-65 



 

 
 

47 

influido por las luchas y movimientos feministas que tuvieron lugar en Europa y 

Estados Unidos, incluye a la mujer dentro de este programa, ampliando sus 

oportunidades, no solo con su ingreso oficial a la Academia, también promoviendo su 

trabajo, con las exposiciones de artes y oficios en México y en el extranjero, para dar 

a conocer los adelantos del país, reservando un lugar especial a todo tipo de labores 

femeninas, premiando su trabajo en diferentes ocasiones. Las mujeres pintoras 

decimonónicas tuvieron participación en la sección de Bellas Artes en las 

Exposiciones Universales en 1889 y 1900, favoreciendo la visibilización de su trabajo 

artístico, no solo en México, sino también en diferentes partes del mundo, como París, 

Chicago o Filadelfia.61 

Continuando con la integración de la mujer ahora en el ámbito laboral, el 21 de 

diciembre de 1890, se expidió el reglamento que creaba la Escuela Normal para 

Profesoras y el 1 de febrero de 1891, abrió sus puertas por primera vez. Asimismo, 

en la Escuela Lerdo de Tejada, algunas mujeres estudiaban carreras comerciales, 

que las preparaban como secretarias para trabajar en diversas empresas de la 

época.62 Estas acciones en las últimas décadas del siglo XIX les da la oportunidad a 

las mujeres no solo de estudiar, sino de participar activamente en la esfera laboral. 

Felizmente perteneciente a una generación que tiene la buena fortuna de concebir la 
sublime idea de la emancipación de la mujer, uno de los grandes pasos que la 
humanidad ha dado a lo largo del camino del progreso. Ahora ya no vivimos en el error 
de creer que la mujer fue hecha solo para el hogar y la familia. No, nuestro periodo de 
progreso y lucha ha abierto un amplio campo en donde una puede luchar por su vida, 
puede conseguir poder intelectual y moral, el cual no es inferior al del hombre.63 
 

 
61 Magdalen Illán Martín, “Artistas mexicanas en el París de Fin-de-Siècle. Hacía la visibilización del 
talento creativo femenino”, en Isabel Fraile Martín, Magdalena Illán Martín (Coord.), Arte, identidad y 
cultura visual del siglo XIX en México, México, Benemérita Universidad Autónoma de Puebla/Facultad 
de Filosofía y Letras Instituto de Filosofía de la Habana/Universidad de Sevilla, 2023, pp. 212-213. 
62 Galván, op. cit., pp. 17-21.  
63 Instituto Normalista del Estado de Puebla, La mujer en el hogar y en la sociedad, Puebla, escrito por 
Josefina Reyes, 1903. 



 

 
 

48 

Fue en las últimas décadas del siglo XIX cuando las mujeres lograron integrarse 

oficialmente en la sociedad mexicana, en el ámbito cultural y laboral, con su ingreso 

a la Academia como estudiantes de pintura; en el periodismo con su participación en 

periódicos, incluso con la fundación de algunas revistas; en el sector educativo 

tuvieron la oportunidad de ejercer como profesoras y en el sector empresarial como 

secretarias. Su rol de sexo bello ha cambiado, y aunque en la época la mayoría de 

las mujeres de clase burguesa seguía manteniendo la ideología de inicios de siglo 

con respecto a su función como sexo bello, principalmente la idea de familia, religión 

y matrimonio, comenzamos a ver los conceptos de emancipación y feminismo en 

diferentes medios ideológicos de la época con respecto al movimiento femenino. 

Si bien en el siglo XIX la mujer no logra una completa autonomía y emancipación, así 

como la ideología feminista seguía imperceptible ante la sociedad mexicana, las 

mujeres de este siglo logran abrir las puertas que les permiten lograr una 

emancipación y visibilización en los siglos posteriores. 

  



 

 
 

49 

1.3 El romanticismo y la mujer del México Independiente 

Uno de los movimientos artísticos con mayor influencia en México durante el siglo 

XIX, fue el Romanticismo64, este movimiento se gesta en el mundo anglosajón en el 

siglo XVIII y finaliza a mediados del siglo XIX, ideológicamente se basa en una visión 

burguesa del mundo, sensible e introspectiva, en el arte la combinación de formas y 

temas, hay una difusión clara y se puede identificar en manifestaciones como el arte, 

la literatura, la música, incluso lo vemos presente en prácticas culturales que poco a 

poco se van integrando a la sociedad mexicana. Sin embargo, es bueno identificar 

quienes fueron los receptores y emisores de dicho movimiento, ya que a partir de ello 

podemos interpretar su impacto en la sociedad mexicana, que a partir de 1810 

comienza a vivir una serie de cambios constantes, comenzando con la guerra de 

independencia, a partir de ese acontecimiento, la intención de conformar un nuevo 

sistema político, social y económico que integraría a todos los mexicanos en una 

unidad. Sin embargo, ¿el romanticismo qué papel jugó dentro de este nuevo proyecto 

político? La modernidad del siglo XIX era uno de los elementos más importantes que 

el gobierno mexicano buscaba implementar en el México Independiente, modernidad 

que está en pleno desarrollo en países europeos, con movimientos ideológicos como 

la Ilustración, y movimientos con un gran impacto económico y social, como la 

Revolución Industrial. Estos cambios se van a ver plasmados en el arte, con nuevas 

corrientes como el Romanticismo, a través de esto, los artistas partiendo de una 

sensibilidad romántica, comienzan a representar escenas relacionadas a su nuevo 

contexto social e histórico, mediante las cuales se puede apreciar la realidad latente 

que se vivía en la época. En México, por su intención, así como los receptores y 

 
64 Montserrat Galí I Boadella, Historias del bello sexo: la introducción del romanticismo en México, 
México, UNAM, 2002, pp. 14-16. 



 

 
 

50 

difusores del mismo, se le relaciona al grupo conservador, ya que uno de los 

propósitos del nuevo gobierno mexicano, es encaminar al país hacia la modernidad, 

es por ello que, a través de este estilo, que se puede apreciar en la mayoría de las 

manifestaciones y representaciones, una visión burguesa de México, sin embargo, 

hay que cuestionarnos ¿Cuáles son los elementos que conforman esta visión 

burguesa de México? ¿Cómo se integra el estilo romántico en México? y, por último, 

¿Cuáles son las transformaciones que se generan en la sociedad? 

El Romanticismo tuvo una recepción favorable en México, ya que la geografía y la 

cultura del país, que estaba experimentando sus primeros años de libertad e 

independencia, encajaron con los ideales románticos. En las características de la 

poesía romántica en España “amor a la naturaleza-belleza natural y espíritu, 

espiritualismo filosófico, fantasía ardorosa, individualismo y la libertad en los ideales 

(guerras napoleónicas-independencia-patriotismo), superstición religiosa y ternura”65 

la nueva nación fue el escenario ideal para la adaptación e integración de dichas 

características. En testimonio de europeos que llegan a México como Mathieu de 

Fossey, que encuentra romántico el carácter del mexicano y al país mismo; o Madame 

Calderón de la Barca “nada existe en México que parezca vulgar. Todo alcanza 

grandes proporciones y todo tiene un aire pintoresco”66 Los paisajes rurales de México 

eran el escenario perfecto la adaptación de los relatos y narrativas visuales bucólicas 

de dicho movimiento, el movimiento de independencia se relacionaba con las nuevas 

tendencias en narrativas históricas por parte de los románticos, las tradiciones y 

costumbres populares mexicanas, eran pintorescas y llamativas para los europeos 

que buscaban nuevas experiencias y admiraban con otra miraba y connotaciones 

 
65 Galí, op. cit., p.16. 
66 Ibidem, p.17. 



 

 
 

51 

visuales, al México Independiente del siglo XIX, todo ello, permitió la adaptación de 

dicho estilo en el territorio. 

Allison Peers menciona: 

El renacimiento romántico coincide con posiciones de reivindicación nacional, así 
como los esfuerzos de recuperación de la religiosidad perdida a lo largo del Siglo de 
la Razón. La rebelión romántica se aboca a conquistar las libertades estilísticas y 
formales que el neoclasicismo le había arrebatado al arte y literatura.67 

 

En México dentro del ámbito artístico “Se busca un arte que tenga contenido, que al 

mismo tiempo que sea bello eleve al individuo. El arte debía estar ligado con lo noble, 

lo bueno, lo verdadero.”68 El romanticismo en México está muy relacionado a los 

valores morales y religiosos que se adoptan en el siglo XIX, y una ideología de libertad 

y reconstrucción política que viene de un proceso de independencia, el cual está 

liderado por grupos políticos que buscaban propagar estos valores. Las 

manifestaciones artísticas fueron el medio de difusión del movimiento, principalmente 

en la literatura, música, pintura y escultura. Como mencione anteriormente los 

receptores y difusores de este movimiento pertenecían a grupos de clases 

acomodadas en México, familias de políticos, artistas e intelectuales, así como un 

grupo de críticos de arte, que buscaban construir un nuevo movimiento artístico que 

representará a su nueva nación independiente, así como a los mexicanos que 

enfrentaban una nueva transición política, económica, social y cultural.  

Críticos visionarios como Ignacio Altamirano José Martí Felipe López López, Manuel 
Revilla, Felipe Gutiérrez, Manuel de Olaguibel, cada uno con sus matices piden que 
se cree un arte nacional que ilustra nuestra historia, nuestros paisajes y nuestro 
folklore; abogan por los cuadros de género, los temas de costumbres de la vida 
diaria.69  

 

 
67 Ibidem, p.19. 
68 Cortina, op, cit., pp.52. 
69 Ibidem, p.52. 



 

 
 

52 

Como menciona Leonor Cortina, las nuevas temáticas pictóricas que se buscaban 

representar, estaban relacionadas con las tendencias románticas en Europa, sin 

embargo, la llegada de los europeos a México y su asombro por la cultura y el paisaje, 

así como la insistencia de los críticos de arte, que buscaban observar nuevos estilos, 

temáticas en las obras pictóricas, juntos con los nuevos proyectos de nación, se crea 

el escenario perfecto para la adaptación del Romanticismo. “En la segunda mitad del 

siglo XIX, los artistas, haciendo eco a las peticiones de los críticos, empiezan a tomar 

como asunto de sus pinturas pasajes de la historia mexicana que reivindican el 

pasado indígena.”70 

Sin embargo, dentro de los personajes interesados por la adaptación de un nuevo 

movimiento artístico en México, encontramos un sector que se relaciona más 

íntimamente con la esencia del movimiento, el romanticismo, la sensibilidad, la 

ingenuidad y pureza, con la que se tiene que admirar a dicho movimiento, sólo la tenía 

la mujer: ella será la principal destinataria de la poesía, ella será también la más 

aficionada al teatro y la más asidua consumidora de poesía y novelas.71  

Asimismo, Zoraida Vázquez indica que la llegada del Romanticismo a México fue 

inicialmente a través de los historiadores-novelistas, quienes expresaban la forma 

Romántica con un fondo de pensamiento liberal.72 ¿Quiénes eran las principales 

lectoras de estos escritores? La situación social, económica y cultural de la mujer 

durante el siglo XIX era ideal para el desarrollo de tal sensibilidad y recepción del 

movimiento romántico, bajo un contexto con valores altamente religiosos y morales, 

la mujer se regía bajo las condiciones que le imponía la sociedad patriarcal de dicho 

 
70 Ibidem, p.52. 
71 Galí, op, cit., p.20.  
72 Josefina Zoraida Vázquez, “La Historiografía Romántica en México” en Revista Historia Mexicana 
COLMEX, [en línea], 1960, vol 10, núm. 137,ISSN: 0185-0172, p. 4. Disponible en: 
https://repositorio.colmex.mx/concern/articles/w6634431v?locale=en  
 

https://repositorio.colmex.mx/concern/articles/w6634431v?locale=en


 

 
 

53 

siglo, dominada por un pensamiento masculino, y un quehacer masculino, su contexto 

y realidad era el hogar, el buen comportamiento, los buenos modales, y una 

educación intelectual y cultural moderada, para no incomodar socialmente. 

Actividades como el bordado, la música, el canto, la escritura, la lectura, la pintura y 

escultura, eran el tronco básico dentro de la educación y quehacer de la mujer, para 

su formación como el sexo bello. 

Según Monsterrat Galí las virtudes que gozaba el ser humano en el siglo XIX, estaban 

relacionadas al género, es por ellos que la razón se vinculaba con lo masculino y el 

intelecto, por el otro, lo emocional se vinculaba con lo femenino y la intuición, 

directamente relacionado con los roles y el quehacer de cada género, el hombre 

relacionado a la política, economía e intelecto, gozaba de la gran libertad de moverse 

en esferas sociales más amplias, lugares y espacios sociales, sin embargo la mujer, 

por su condición de sexo bello, hija, esposa y madre, se movía bajo la esfera 

doméstica, en la cual, tenía la libertad de desarrollar emociones a través de la lectura, 

Galí presenta en su obra a Leonora Vicario como un ejemplo de la condición en la 

que vivía la mujer en el siglo XIX, a pesar de ser reconocida con una mujer con gran 

influencia durante el movimiento de Independencia, Doña Leona Vicario tuvo que 

regresar a la vida doméstica, sin gozar de la gloria y privilegios políticos que los 

hombres mantenían. A partir de su regreso al hogar, su nueva conciencia política, 

radica en una educación literaria y sentimental, que fue desarrollando con prácticas 

como la pintura Doña Leona Vicario se dedicaba a pintar temas religiosos, leía 

novelas como Clara Harlowe de Samuel Richardson y La huerfanita inglesa de La 

Place, según menciona la autora. Tomando como ejemplo a Leona Vicario, podemos 

identificar de la formación de la mujer durante la época, a pesar de sus logros 

intelectuales o políticos, se basaba en intereses más intelectuales, una educación que 



 

 
 

54 

se construye en lo íntimo a través de la lectura, una vida amorosa íntima, fiel y 

virtuosa, y su vida familiar privada y completamente abnegada a ella. La sociedad del 

siglo XIX, burguesa, criolla, independiente, en búsqueda de una nueva nación y por 

el camino de la modernidad, prefería mantener en una esfera más privada, íntima y 

restringida, el hogar. La asignación de la mujer a la vida doméstica le permite 

desarrollar virtudes, habilidades y una sensibilidad que se apegaba al movimiento 

romántico, la religión, la lectura, la maternidad, el patriotismo y la emoción, cualidades 

que, según la época, la colocaban en un nivel diferente al del hombre. “La intuición 

era sólo útil para la vida privada, la artística y la de las emociones. Así, se colocaba a 

la mujer en un pedestal, la convertía en musa y tema, pero la encerraba en casa y se 

le negaba un papel en el mundo público, político y social.”73 

Claramente esta división parte desde el punto de vista biológico de la socialización de 

género durante el siglo XIX, sin embargo, no por ello, la mujer deja de ser un sujeto 

activo dentro del movimiento o la época, las mujeres se convierten en un grupo difusor 

del romanticismo en México, ¿cuáles son los medios y mecanismos de difusión que 

utilizan para transmitir la sensibilidad y emoción de tal movimiento? Es uno de los 

cuestionamiento que busca responder esta investigación, así como la respuesta ante 

tal acción en la esfera intelectual, artísticas y la sociedad mexicana; estudiar a la mujer 

como un ente creador que transforma un sistema social y artístico a través de sus 

obras pictóricas, reflejando una conciencia de género, social, política y creadora, en 

la cual integra elementos iconográficos llenos de significados, relacionados a su clase 

y sentimiento nacionalista, se pretende identificar en capítulos posteriores, las 

diferencias entre la conciencia y representaciones artísticas de las pintoras de la 

Academia de San Carlos, y los pintores de la Academia.  

 
73 Ibidem, p.26. 



 

 
 

55 

Los rasgos idiosincráticos de la mujer, sensibilidad, intuición, sentimentalismo, 
capacidad de sufrimiento, espiritualidad, resultaban ser algunas de las cualidades más 
valoradas por la escuela romántica. Es de gran relevancia el hecho de que la mujer 
se incorpore con toda conciencia a la tarea artística y creadora, no en tanto individuo 
sino como género y con plena conciencia de su diferencia.74 

 

El romanticismo no solo está ligado a la mujer dentro del contexto sensible y 

emocional, así como en sus representaciones pictóricas, fue un movimiento que 

impulsó la intención creadora e intelectual de la mujer en la época, como mencione 

anteriormente, uno de los proyectos de nación dentro de los primeros años de 

independencia, fue el desarrollo de la modernidad en el país, tanto en el ámbito 

político, económico, cultural y social; uno de estos objetivos era integrar a los 

mexicanos dentro de una unidad que posteriormente conformará una identidad 

nacional. Partiendo de esto, la integración de la mujer a la Academia fue en parte por 

la insistencia de mujeres que ingresan solicitudes para tomar cursos de dibujo en de 

la Academia de San Carlos, y por otro lado, se da un proyecto forzado de inclusión 

del género femenino a la esfera artística, la cual enaltecería más sus cualidades de 

sexo bello, sin embargo, por una u otra razón, a pesar de la omisión histórica de la 

mujer en el ámbito artístico, se genera un desarrollo paulatino de la integración de la 

mujer en prácticas que le permiten un desarrollo intelectual y artístico. 

El Romanticismo, como movimiento cultural, contribuyó a: 1.- Valorar las capacidades 
innatas de la mujer, a partir de la intuición y la sensibilidad, considerandola 
particularmente apta para la emoción estética. 2.-Colocar a la mujer en el centro de la 
inspiración artística 3.- Convertir a la mujer y su mundo en la principal temática 
romántica, con lo que contribuyó al conocimiento del mundo femenino.75 
 

Es por ello, la práctica de la pintura y la escultura en la Academia de San Carlos, se 

convierten en los mecanismos para reflejar el pensamiento y realidad de la mujer en 

la época, plasmando en sus representaciones pictóricas una narrativa visual que se 

 
74 Ibidem, p.28. 
75 Ibidem, p.26. 



 

 
 

56 

convierte en un mensaje para el espectador, mensaje que se conforma de signos que 

nos describen una época a través de imágenes. Es así como las mujeres pintoras del 

siglo XIX se convierten en sujetos activos en la historia, con su integración a un 

movimiento que se adapta a su condición social y habilidades intelectuales, no sólo 

sensibles y emocionales, sino también creativas y receptivas de su contexto y realidad 

nacional, con un alto nivel de adaptación a un movimiento y esfera artística, en la cual, 

tenían restricciones, las cuales solo les permiten conocer la mitad de ese mundo. 

  



 

 
 

57 

CAPÍTULO II 
 

Que no sólo el amor es el móvil de las acciones de las mugeres;  
que ellas son capaces de todos los entusiasmos,  

y que los deseos de gloria y de la libertad de la patria  
no les son unos sentimientos extraños; antes bien,  

suele obrar en ellas con más vigor,  
como que siempre los sacrificios de las mugeres,  

sea el que fuere objeto o causa por quien los hacen,  
son más desinteresados,  

y parece que no buscan más recompensa de ellos 
 que la de que sean aceptados. 

 Por lo que a mí toca, sé decir que mis acciones  
y opiniones han sido siempre muy libres,  
nadie ha influido absolutamente en ellas,  

y en este punto he obrado siempre con total independencia,  
y sin atender a las opiniones que han tenido las personas que he estimado.76 

 

Leona Vicario 
 

 
 

Ilustración 1: Folleto ilustrado de 1812, con la leyenda: Ala guerra Americanas vamos con espadas crueles 
adarle muerte a Callejas y aver al señor Morelos.77  

 
76 Ibidem, 57.  
77 Arrom, op. cit., p. 34. 



 

 
 

58 

II.- NACIONALISMO DECIMONÓNICO MEXICANO 
 
Este capítulo se enfoca en los conceptos de nación, nacionalismo e identidad, los 

cuales, debido a su complejidad se abordarán en relación con el tema de las mujeres 

pintoras en el contexto mexicano del siglo XIX. Se realiza un análisis de los conceptos 

de nacionalismo e identidad; se aborda la relación entre religión y nación, así como el 

tema de mestizofilia, por último, se describe el nacionalismo en el arte mexicano 

durante el siglo XIX. Es importante mencionar que el tema de nacionalismo se aborda 

desde los autores que definen el concepto de nación, así como, las ideologías del 

siglo XIX, sin ahondar en un debate de lo que debería de ser la nación. Asimismo, el 

papel activo de las mujeres en el proceso de construcción de nación, desde el ámbito 

político o social no se presenta en esta investigación, ya que es un tema muy complejo 

y amplio, quedando pendiente para próximas investigaciones. Lo que sí se aborda es 

la relación de las obras de las pintoras y la construcción de nación, en conjunto con 

el capítulo III. 

 

2.1 Nacionalismo e identidad 

Eric Hobsbawm78 aborda los conceptos: nación, nacionalismo, protonacionalismo y 

tradición inventada. Los cuales se toman como referencia para describir algunas 

escenas nacionalistas en el arte mexicano. Hobsbawm79 aclara, que la mayoría de 

los conceptos de nación, buscan clasificar y legitimar la existencia social de sus 

integrantes e identificarlos individualmente, sin embargo, es casi imposible establecer 

un patrón o concepto que defina todas las características de las diferentes 

colectividades humanas, mucho menos una identidad individual. El autor deja claro 

 
78 Eric Hobsbawm, Naciones y Nacionalismo desde 1780, Gran Bretaña, Taurus, 1991.  
79 Ibidem, pp. 13-20 



 

 
 

59 

que insistir en un criterio de elección para definir una nación es alejarla de la 

posibilidad de integrar otros elementos culturales que se mantienen al margen del 

modelo de nación convencional. 

La conciencia nacional de los grupos sociales en México se desarrolló de forma 

distinta, no es lo mismo el nivel de conciencia nacional de un pintor que pertenece a 

la academia, el indígena que se encuentra en una comunidad al sur del país, o una 

mujer de la burguesía. Sin embargo, esto no quiere decir que tanto el indígena como 

la mujer no desarrollen un sentido de pertenencia, terruño o identidad, más bien, 

desconocen temas políticos y económicos que son dirigidos por los grupos de poder. 

¿Su distanciamiento con una realidad que le es ajena por imposiciones sociales, les 

impide tener una identidad nacional? 

La idea de nación que perduró desde el imperio romano, hasta principios del siglo 

XIX, se basó en un sentido genealógico, desde una familia extensa o grupo tribal, 

'nacido de'. La nación se entendía por el conjunto de descendientes de un mismo 

antepasado, mismo origen, lengua y costumbres. En ese entonces el concepto 

carecía del componente político.80 La palabra nación antes de 1884 se refiere al grupo 

de habitantes de un espacio en específico, sin otra característica de por medio que 

los diferenciara de otras naciones, después de 1884 se definió desde el aspecto 

político, con un centro supremo de gobierno y un territorio conformado por 

colectividades. Fue en 1925 que en el Diccionario de la Academia Española la nación 

se define como un conjunto de individuos que comparten un origen étnico, idioma y 

tradiciones, integrando el componente cultural al concepto geográfico.81 

 
80 Tomás Pérez Vejo, México, la nación doliente. Imágenes profanas para una historia sagrada. México, 
Instituto Nacional de Antropología e Historia, 2024, p. 13. 
81 Ibidem, pp. 23-24. 



 

 
 

60 

A partir de esto podemos identificar tres características muy importantes en el 

desarrollo del concepto de nación en sus inicios: el componente político, constituido 

por el Estado, los ciudadanos, que pertenecen a un territorio en específico, y el 

componente cultural, ya sea la etnia, el idioma, tradiciones, religión. 

Hobsbawm, plantea de la vivencia de las diferentes realidades en un mismo territorio, 

denominado como nación, entonces, si existen distintas percepciones de una 

realidad, eso se convierte en una problemática de las naciones modernas al no poder 

integrar todas las características de los diferentes grupos sociales en un concepto de 

nación. ¿Cómo se construye una identidad con la cual todos y todas se sientan 

identificados como nación? 

Hobsbawm identifica un elemento que parte de lo imaginario, lo emocional, el 

sentimiento de pertenencia, como todo ser social que busca sentirse parte de algo, 

de un todo, estar en relación con lo que lo rodea y en integración con su sociedad: el 

protonacionalismo. Para desarrollar esto el autor aborda el concepto de la 

«comunidad imaginada» de Benedict Anderson, la cual es capaz de llenar el vacío 

emocional que deja la desintegración, o la no disponibilidad de comunidades y redes 

humanas reales. Hobsbawm se pregunta lo siguiente: ¿por qué la gente, después de 

perder las comunidades reales, desea imaginar este tipo concreto de sustituto? Esta 

interrogante es importante para esta investigación ya que el México independiente 

nace de una ruptura, de una desintegración que causa la independencia, y busca un 

sustituto o imaginario que conforme la nueva nación.  

Una de las razones es que en muchas partes del mundo los estados y los movimientos 
nacionales podían movilizar ciertas variantes de sentimientos de pertenencia colectiva 
que ya existían y que podían funcionar, por así decirlo, potencialmente en la escala 
macropolítica capaz de armonizar con estados y naciones modernas. A estos lazos 
los llamaré protonacionales.82 

 

 
82 Ibidem, p.55. 



 

 
 

61 

Para Hobsbawm la respuesta a su pregunta es el sentimiento de pertenencia, la 

necesidad del sujeto de pertenecer a algo, a pesar de la erradicación de 

comunidades, grupos étnicos, incluso sistemas de gobierno que conformaban un 

país, o un Estado. Es por la existencia de los lazos protonacionales, que existe una 

base identitaria a un grupo que está en búsqueda de su identidad, después de algún 

acontecimiento que ha eliminado su sistema identitario social.  

Este protonacionalismo se manifiesta en formas supralocales de identificación popular 

que van más allá de las que circunscriben los espacios reales en que las personas 

pasaban la mayor parte de su vida.83 Estas formas las podemos definir como lo 

cotidiano, elemento fundamental que vemos en las escenas cotidianas de las pintoras 

como: interiores, bodegones, retratos populares y paisajes, como se desarrollará en 

el capítulo tres. 

Estas manifestaciones supralocales84 se desarrollan dentro de grupos sociales 

reducidos, en localidades y minorías, quienes mantienen una identidad que las 

distingue de otros grupos y otros límites territoriales. Por lo tanto, sus características 

son más específicas, así como sus costumbres y tradiciones, brindando una identidad 

más homogénea en estos grupos, quienes crean lazos identitarios que contribuyen a 

la estructuración de una identidad nacional de un grupo en específico, en este caso, 

las mujeres pintoras de la burguesía mexicana. Estas formas de identificación popular 

las vemos en lo cotidiano, en los lazos protonacionales que vienen de una pertenencia 

colectiva, pero que en este caso es representado en una obra pictórica elaborada por 

una mujer burguesa, que plasma su contexto cotidiano, su identidad cultural, su 

 
83 id. 
84 Ibidem.  



 

 
 

62 

sentimiento de pertenencia a los lazos y elementos multiculturales, los cuales dan 

forma al imaginario político denominado como nación.  

 

 

Cuadro 1: Naturaleza muerta (objetos de cocina). Eulalia Lucio. 1889, óleo sobre tela. Fuente: Wikipedia 

En la obra vemos unos ajos colgados en la pared, sobre una mesa de madera una 

canasta con rábanos y camotes, en una jícara jitomates, chiles verdes, chiles 

serranos, pimientos rojos, huevos, del otro extremo vemos una olla de barro y una 

manta. Sobre la mesa hay animales de caza como patos, chichicuilotes, aves y un 

conejo. Apreciamos una representación visual de una forma supralocal de 

identificación popular que brinda identidad social, que proviene de los lazos 

protonacionales que se desarrollan en un grupo social reducido, dentro de una 

localidad. Mantiene una identidad con características específicas, distintas de otros 

https://es.wikipedia.org/wiki/Eulalia_Lucio


 

 
 

63 

grupos, en este caso una cocina, el ámbito privado femenino, a diferencia del espacio 

público masculino. Se plasman sus costumbres y tradiciones, lo cual convierte a este 

grupo en un núcleo homogéneo, creando lazos identitarios que, como menciona 

Hobsbawm, son parte de las muchas formas de identidad dentro de una nación. Con 

esto, las mujeres participan en un discurso visual protonacional, con una forma de 

identificación popular y cotidiana.  

Otro concepto importante relacionado al nacionalismo mexicano del siglo XIX, es la 

tradición inventada,85 la cual es la base para la construcción de la nación a partir de 

la tradición.  

La tradición inventada implica un grupo de prácticas, normalmente gobernadas por 
reglas aceptadas abierta o tácitamente y de naturaleza simbólica o ritual, que buscan 
inculcar determinados valores o normas de comportamiento por medio de su 
repetición, lo cual implica automáticamente continuidad con el pasado. De hecho, 
cuando es posible, normalmente intentan conectarse con un pasado histórico que les 
sea adecuado.86 
 

Hay dos elementos importantes en este concepto relacionado al nacionalismo 

mexicano, el primero que debemos destacar, se trata de una construcción cultural con 

un propósito definido, dirigido a la sociedad en general, basado en prácticas, rituales 

o repeticiones de carácter simbólico. El segundo, es el aspecto histórico, esta 

construcción cultural retoma diversos elementos de un periodo histórico en específico 

relacionado con el propósito político, utilizando lo indígena como recurso de identidad. 

Esto conlleva a un proceso de invención de una nación, que busca difundir un discurso 

nacionalista al pueblo, basado en materiales antiguos, recuperados de un pasado 

conveniente, para México, el período prehispánico.  

Podemos interpretar a partir de esta definición, que una tradición inventada, por el 

objetivo que tiene y alcance, es un mecanismo organizado por los grupos de poder 

 
85 Eric Hobsbawm et al., La invención de la tradición, Gran Bretaña, 1983, p.20. 
86 Ibidem, p.8. 



 

 
 

64 

conformados por la élite intelectual, política, económica y militar de México, que han 

logrado tener poder e influencia dentro de los otros grupos sociales. Su intención es 

construir una nación que busca legitimar al grupo burgués, para lograr sus propósitos 

políticos y económicos, a partir de la modificación de tradiciones existentes. Las obras 

que se analizan en esta investigación muestran escenarios cotidianos, sensibles, 

religiosos y folclóricos, relacionados con la corriente romántica y costumbrista. Por 

ello, retomamos otro concepto que expone Hobsbawm en su obra: la costumbre y que 

podemos retomar para sustentar los discursos en las obras de las pintoras 

decimonónicas.  

Se distingue que, la tradición y tradición inventada, mantienen como elemento 

característico su resistencia al cambio. Las costumbres forman parte de las 

sociedades, sin embargo, estas se abren a un cambio, manteniendo gran parte de 

una continuidad histórica que les brinda una base cultural y de identidad, permitiendo 

cierta innovación en el proceso, sin embargo, la costumbre se mantiene, y se debe 

analizar cuál es el nivel de innovación que permite.87  

Relacionando este concepto con las pinturas de las artistas decimonónicas, es clara 

la relación con las representaciones costumbristas, haciendo uso de antiguos 

materiales, los cuales mantienen una continuidad con la época virreinal y que 

posteriormente se retoma la influencia prehispánica. Incorporando elementos del 

desarrollo tecnológico global de la época y la influencia de los países europeos.  

El uso de antiguos materiales para construir tradiciones inventadas de género nuevo 
para propósitos nuevos. Una gran reserva de estos materiales, se acumulan en el 
pasado de cualquier sociedad, y siempre se dispone de un elaborado lenguaje de 
práctica y comunicación simbólicas. A veces las nuevas tradiciones se pudieron 
injertar en las viejas, a veces se pudieron concebir mediante el préstamo de los 
almacenes bien surtidos del ritual oficial, el simbolismo y la exhortación moral, la 
religión y la pompa principesca, el folclore y la francmasonería.88 

 
87 Hobsbawm, op. cit., p.8. 
88 Ibidem, p.12.  



 

 
 

65 

 
Uno de los elementos más importantes dentro de la construcción de una nación y su 

discurso nacionalista, es el elemento identitario, con el cual los grupos se van a sentir 

identificados y arraigados, busca despertar en ellos sentimientos de pertenencia y 

unidad con algo más grande que ellos, en este caso, la nación. Con la definición de 

tradiciones inventadas que parten de las costumbres, las cuales mantienen cierta 

continuidad a través del tiempo, y se mantienen con los llamados materiales antiguos 

(símbolos) cargados de elementos simbólicos que llevan a los sujetos a relacionarse 

con la moral, la virtud, la nación. 

Ahora, la continuidad histórica, que es uno de los elementos más importantes en esta 

construcción cultural, ¿qué papel juega? 

En movimientos ideológicos, no menos en el nacionalismo, la continuidad histórica 
tuvo que ser inventada, por ejemplo, al crear un antiguo pasado más allá de la efectiva 
continuidad histórica, tanto mediante la semi ficción, como por la falsificación. También 
está claro que se crearon nuevos símbolos y concepciones como parte de 
movimientos nacionales y de estados, como el himno nacional, la bandera nacional, 
o la personificación de la nación en un símbolo o una imagen.89 
 

 

Cuadro 2: Alegoría de la Patria. Anónimo. 1821, Óleo sobre tela, 104 x 72 cm. Colección Frid Torres.  
Fuente: Biblioteca Virtual Miguel de Cervantes 

 
89 Ibidem, p. 13. 

https://www.cervantesvirtual.com/portales/literatura_independencia_de_mexico/imagenes/imagen/imagenes_5_alegoria_de_la_patria_1821_literatura_independencia_mexico/


 

 
 

66 

 

 

Cuadro 3: El suplicio de Cuauhtémoc. Leandro Izaguirre. 1893, óleo sobre tela. Museo Nacional de Arte.  
Fuente: MUNAL emuseum 

 
Para ejemplificar la tradición inventada y la continuidad histórica a través del arte 

nacional mexicano, vemos dos obras de pintores mexicanos. La primera es una obra 

alegórica a la patria, en la cual observamos claramente la representación de símbolos 

que hacen referencia a México, como las banderas, el águila, los colores verde, 

blanco, rojo y un penacho. En esta obra apreciamos la construcción y concepción de 

una Matria mexicana que surge de la independencia y madre del Estado mexicano 

decimonónico. La segunda hace referencia a un hecho relacionado al pasado 

prehispánico: el suplicio de Cuauhtémoc, escena representativa de la historia 

mexicana, en donde Hernán Cortés quema los pies a un personaje de la realeza 

indígena. Estas representaciones no necesariamente son reales, según Hobsbawm, 

pueden ser producto de idealizaciones épicas, ficciones y falsificaciones de hechos 

históricos. En esta escena vemos a un hombre atado, tiene los pies sobre el fuego, 

con una expresión osada, un cuerpo fuerte, y actitud valerosa. Esta escena pretende 

https://munal.emuseum.com/objects/535/el-suplicio-de-


 

 
 

67 

conectar con un pasado histórico adecuado a la situación política y nacional, 

mostrando resistencia, valores, moral e historia. Esta práctica artística tenía el 

propósito de crear unión nacional, difundir una conciencia histórica homogénea, con 

una carga de materiales antiguos del pasado mexicano, con un lenguaje y carga 

simbólica, adecuados para la comprensión de los sujetos. Vemos una escena 

representativa del arte nacional romántico, que solo los pintores podían hacer uso. 

Las obras de las mujeres pintoras carecen de estos elementos, por ello ¿las mujeres 

pueden excluirse o estar al margen de la concepción nacionalista de la época, si no 

están representando banderas, o símbolos patrios? o por el contrario, buscan 

representar una imagen de nación relacionada a la vida cotidiana, en formas 

supralocales de identificación popular, que refleja un nacionalismo que se construye 

a partir de simbologías románticas que aluden a elementos costumbristas. En este 

caso, estos elementos son apropiados por las mujeres pintoras de la élite criolla, para 

construir el imaginario colectivo de la nación.  

Ahora bien, retomando los conceptos de Hobsbawm, podemos concluir lo siguiente: 

tanto la tradición inventada como el uso de la continuidad histórica para la invención 

de la nación mexicana, tienen un propósito político. La nación mexicana es construida 

por los grupos de poder, en su mayoría los criollos y blancos, quienes desarrollan un 

patriotismo que parte de una tradición colonial y prehispánica, con la intención de 

inculcar valores o normas de comportamiento por medio de su visibilización, 

conectando con un pasado histórico que es adecuado para el mexicano. Esto, con 

ayuda de una continuidad histórica, sustentada en la semi ficción e incluso la 

falsificación, a través de un lenguaje específico compuesto por nuevos símbolos, 

concepciones, alegorías e imágenes; elementos que podemos observar en el arte 

nacional con las obras de Izaguirre y la patria; corresponde a un nacionalismo político.  



 

 
 

68 

Por otro lado, el protonacionalismo que Hobsbawm propone como el medio más 

adecuado y auténtico, para la construcción de una nación, por sus elementos 

relacionados a lo emocional, el sentimiento de pertenencia, integración, y la 

pertenencia colectiva que representan las formas supralocales de identificación 

popular, lo podemos observar en la mayoría de las obras pictóricas de las pintoras, y 

que podemos denominar como un nacionalismo popular o colectivo.  

Con base en lo anterior, podemos plantear que la nación fue creada por un grupo de 

poder, relacionado a la política y economía, con la ayuda de diversos medios de 

difusión, mecanismos ideológicos y simbólicos.  Hobsbawm90 plantea que este tipo 

de movimientos ideológicos buscan crear una identidad que represente a una nación, 

pero en realidad sólo reflejan los ideales y características que los representa a ellos. 

¿Cuáles son estos ideales? Los que favorecen al desarrollo económico de la nación 

en construcción, es aquí cuando a partir de las costumbres, símbolos, prácticas, 

lenguajes, memoria, y el aspecto histórico, la invención de una nación se basa en la 

selección de estos elementos, que buscan una difusión e institucionalización, dirigida 

por los grupos de poder, mas no, dirigida a los mexicanos.91 

Benedict Anderson coincide con este planteamiento: “la nacionalidad, o la calidad de 

nación —como quizá sería preferible decirlo, en vista de las variadas significaciones 

de la palabra —, al igual que el nacionalismo, son artefactos culturales de una clase 

particular”, y que Anderson denomina como la burguesía nacional.92 Estos artefactos 

culturales están compuestos por la tradición inventada y la continuidad histórica que 

menciona Hobsbawm. Y que principalmente son creadas por los grupos de poder. 

 
90 Ibidem, p.275. 
91 Ibidem, p. 20. 
92 Benedict Anderson, Comunidades imaginadas. Reflexiones sobre el origen y la difusión del 
nacionalismo, México, FCE, 2a ed. 2021 (1a ed.1991), p. 21. 



 

 
 

69 

A pesar que las pintoras son parte de la burguesía, no eran consideradas como la 

burguesía nacional, o al menos, no estaban dentro del grupo masculino que estaba 

creando esa calidad de nación.  

Tanto Hobsbawm, como Seton-Watson, Anderson, entre otros, argumentan que el 

concepto de nación es ambiguo y subjetivo, y es hasta la fecha que el concepto no 

logra englobar las características necesarias para conceptualizar la nación. Si bien, 

es un concepto sociocultural de las sociedades modernas y capitalistas, los tres 

autores reconocen la falta de congruencia en el concepto. Anderson define nación 

como una comunidad política imaginada,93 refiriéndose a que es prácticamente 

imposible que todos los individuos de un territorio, puedan conocerse, tener la misma 

lengua, tradiciones o costumbres. En esto, el aspecto geográfico juega un papel muy 

importante, el cual es la limitación, ya que el individuo, al saberse parte de un territorio 

con fronteras establecidas, que distingue a un país de otro, concibe la idea de 

comunidad; es ahí en donde la imaginación toma protagonismo, al establecer los 

lazos de unión, parentesco y comunión. Evocando sentimientos nacionalistas en los 

individuos. Por último, el aspecto político y soberano, según el autor, reside en la 

temporalidad del concepto, la época de la ilustración y la Revolución. 

Los lazos imaginarios de comunión que describe Anderson podrían ser similares a los 

lazos protonacionales que describe Hobsbawm, y radican en elementos de lo 

cotidiano. Sin embargo, el autor menciona un aspecto político y soberano que 

probablemente sea idealista, planteando la libertad como elemento de la 

conformación y consolidación de una nación, aspecto que no es congruente con la 

realidad de las naciones modernas. Aunque claro, es casi imposible separar un 

concepto sociocultural del Estado y la política. En el caso de México, el discurso 

 
93 Ibidem, p. 23-24. 



 

 
 

70 

nacional es un imaginario creado por los grupos políticos, y la mayoría de los grupos 

sociales no tiene ideales de libertad, ni la idea concreta de un Estado soberano.  

Al igual que Anderson, Pérez Vejo define a la nación del siglo XIX como un producto 

de la revolución política del mundo contemporáneo, donde se modifican los conceptos 

de nación y patria. Los sujetos debían vivir bajo las mismas leyes junto con los de su 

mismo origen y costumbres, de la misma forma, los que tienen el mismo origen y 

costumbres, deben apegarse a las mismas leyes. Es aquí, cuando el concepto de 

nación se convierte en el sujeto de la vida política. También menciona, que la nación 

es una forma moderna de identidad colectiva que brinda legitimación a los grupos de 

poder.94 A diferencia de Anderson, el autor entiende al elemento político del concepto 

de nación como algo inherente y obligatorio en los sujetos, no como algo idealizado 

al camino de la soberanía estatal y la libertad social. Asimismo, integra la identidad 

colectiva como elemento importante de la construcción de nación.  

Si en algo coinciden los autores, es en que la nación es una invención de los grupos 

de poder, que parte de una ruptura política e ideológica, para construir una identidad 

homogénea a una sociedad en general, y así lograr una legitimación política que les 

da el derecho de gobernar a un país. Esta invención surge a finales del siglo XVIII con 

la muerte de Luis XVI; el poder deja de ser ejercido en nombre de Dios para pasar a 

ejercerse en nombre de la nación, adquiriendo un carácter político. La problemática 

más grande a la que se enfrentan estos grupos de poder, es que la nación seguía 

siendo algo intangible, sólo podía existir, si se creía en ella.95 A partir de esto se 

comienza el proceso de invención de la nación, partiendo de la limitación territorial, 

materiales antiguos, tradiciones inventadas, continuidad histórica, lazos culturales, 

 
94 Pérez Vejo, op. cit., p. 13.  
95 Ibidem, p. 17. 



 

 
 

71 

aspiración a la libertad, y la implementación de valores; que difundidos y avalados por 

el Estado, desarrollan sentimientos identitarios, nacionalistas y patrióticos en los 

ciudadanos.  

La nación no es, se cree en ella. La base de su existencia es solo la fe en un relato, 
un mito de origen, que nos dice quiénes somos, de quienes descendemos y el pasado 
al que debemos ser fieles. El eje de su interpretación del mundo es una metáfora 
histórico-genealógica, con los antepasados de la nación.96 
 

La idea de nación logra sustituir a la religión como ideología dominante, el 

nacionalismo y patriotismo sustituyen a la fe, los himnos y alegorías nacionales 

sustituyen los rezos e imágenes religiosas, los relatos heroicos sustituyen los salmos, 

los desfiles y eventos políticos sustituyen a las peregrinaciones, y así, poco a poco la 

nación es la nueva concepción creadora del sujeto, ejercida por el Estado.  

De los autores mencionados en este apartado, podemos afirmar, que la mayoría se 

refiere a la nación como una construcción ideológica, o socio política. En conclusión, 

podemos decir que la nación es lo siguiente: es un imaginario político-cultural, creado 

desde una memoria colectiva, conformada por símbolos, imágenes, relatos y 

discursos, relacionados al terruño, pasado histórico, cotidianidad e identidades 

colectivas provenientes del parentesco y ubicación geográfica, elaborado y difundido 

por los grupos de poder a partir del siglo XIX.  

Identidad 

Para Pérez Vejo la identidad proviene del lugar donde venimos, el lugar del que 

contamos que venimos, algo así como la comunidad imaginada de Anderson.  

La fe en un relato, cuyo fundamento es la sucesión de imágenes mentales, verdaderas 
o falsas, que guardamos en nuestra memoria, recreación a su vez de otras visuales, 
efímeras, existentes sólo en el momento en que se produjeron, o conservadas en 
algún tipo de soporte.97  

 

 
96 Id.  
97 Pérez Vejo, op. cit., p. 11. 



 

 
 

72 

A partir de esta idea de que somos una memoria en imágenes, tanto por lo que se 

refiere a la identidad individual como a la colectiva, el imaginario histórico, entendido 

como una colección de imágenes sobre el pasado, que permitió a las élites mexicanas 

del siglo XIX afirmar la existencia de una nación. Con este planteamiento vemos la 

relación entre las ideas de estos autores en cuanto a nación e identidad.  

Por un lado, entendemos que la identidad también parte de un imaginario, tanto de 

parentesco como histórico, del lugar donde venimos, es la limitación territorial que 

menciona Anderson. De esta delimitación territorial, de parentesco y de comunidad, 

surge la identidad, que se sustenta a partir de imágenes que se convierten en una 

memoria, que provienen de una continuidad histórica.  

Esta memoria de imágenes que provienen del parentesco, comunidad o relatos 

históricos, se convierten en imágenes que conforman una identidad tanto individual 

como colectiva. Todos estos elementos: territorio, parentesco, comunidad, un pasado 

histórico, se resumen en una memoria de imágenes que otorgan una identidad al 

sujeto y colectivos, es la que utilizan los grupos de poder en el siglo XIX para afirmar 

la existencia de una nación.98  

La identidad inicia a partir de una internalización de la realidad del sujeto, que 

comienza con la socialización primaria, y a partir de esto, se desarrolla un sentido de 

pertenencia. El individuo no nace miembro de una sociedad, nace destinado a la 

socialidad y a participar en ella. Con su inmersión en ella comienza a identificarse con 

otros significantes, es ahí, cuando comienza el proceso de identificación. La identidad 

es objetivamente la ubicación del individuo en un mundo determinado, recibir una 

identidad es instalarse, adaptarse, e identificarse, con un lugar específico en el 

 
98 Id  



 

 
 

73 

mundo. Es así como, el proceso de socialización, identificación y percepción de la 

realidad, conforman el proceso de internalización de la realidad social del sujeto.99 

Con base en este planteamiento, podemos identificar el territorio, los lazos de 

parentesco y la comunidad, que menciona Anderson, como parte fundamental de la 

construcción de la identidad, que en este caso nos vamos a referir a identidades 

colectivas. Ahora, la memoria colectiva a la que se refiere Pérez Vejo, la continuidad 

histórica que menciona Hobsbawm, son parte de la construcción e invención de la 

nación por parte de los grupos de poder, y que para Anderson es el aspecto político, 

y que, desde mi punto de vista, es el que cierra el concepto de nacionalismo.  

Las identidades, serían el producto de procesos ideológicos constitutivos de la 
realidad social, que buscan organizar en un universo coherente— a través de un 
conjunto de representaciones culturales, normas, valores, creencias y signos— el 
conjunto de relaciones reales e imaginarias que los hombres han establecido entre sí 
y con el mundo material, y que resultan necesarias para la reproducción y la 
transformación social.100 
 

Este proceso de aprendizaje social es la internalización social, de la socialización 

primaria del individuo. La formación de hábitos es selección del mismo individuo en 

su proceso de adaptación e identificación con su medio. La intervención de los grupos 

políticos en la selección y difusión de la memoria histórica, a través de imágenes o 

discursos, es la que define la nacionalidad. La identidad es un concepto que se 

encuentra dentro del concepto de nacionalismo. “La nacionalidad no es una 

característica innata, sino el resultado de un proceso de aprendizaje social y de 

formación de hábitos”.101 La nacionalidad es la identidad que se moldea y define por 

los grupos de poder. 

 
99 Peter Berger y Thomas Luckmann, La construcción social de la realidad, Argentina, Amorrortu 
editores, 2001, pp. 164-168. 
100 Mayra Lorena Pérez Ruiz, “La identidad como objeto de estudio” en Leticia Irene Méndez y Mercado 
(Comp), I Seminario sobre identidad, México, Instituto de Investigaciones Antropológicas/UNAM, 1992, 
p. 65.  
101 David I. Sills, Enciclopedia Internacional de las Ciencias Sociales, Madrid, Aguilar, 1975, p.303.  



 

 
 

74 

Enrique Florescano coincide con este fenómeno: la continua ideación del pasado, y 

la persistente intención de recrear las identidades colectivas en México, reafirman que 

las identidades sociales que se conformaron, de carácter tribal, regional o nacional, 

son concepciones construidas y manipuladas por los actores colectivos de poder, 

eliminando su esencia inmutable y autónoma.102 Es importante tener en cuenta, que 

en el tema de nacionalismo y el proceso de integración nacional en el México 

decimonónico, las identidades colectivas juegan un rol muy importante, no son 

procesos separados.  

La identidad colectiva tiene su origen en la identidad social, el vínculo que los une es 

la relación o afinidad hacia un grupo, y el sentido de diferencia hacia otros grupos. La 

identidad social es producto de la relación de pertenencia y comparación, en este 

proceso, el grupo se autodefine a partir de las características que los hacen comunes 

y de sus diferencias con los otros. El individuo puede experimentar dos niveles de 

identidad: el primero es el simple hecho de pertenecer a un grupo, el segundo es el 

reconocimiento de los rasgos que lo hacen pertenecer a ese grupo. En el caso de 

México, todos se dicen ser mexicanos, sin embargo, no todos son conscientes de los 

rasgos que los hacen ser mexicanos. Es ahí, cuando la identidad es ambigua o 

significativa. Cuando el individuo es consciente de pertenecer a un grupo, identifica 

los rasgos que lo hacen pertenecer a él, tanto culturales como ideológicos, identifica 

los elementos identitarios y comienza un proceso de socialización, se forman las 

identidades colectivas.103 

 
102 Enrique Florescano, Etnia, Estado y Nación. Ensayo sobre las identidades colectivas en México, 
México, Aguilar, 1997, p. 23. 
103 Asael Mercado Maldonado y Alejandrina Hernández Olivia, “El proceso de construcción de la 
identidad colectiva” en Convergencia, Revista de Ciencias Sociales [en línea,] mayo-agosto de 2010, 
vol. 17, núm. 53, pp. 229-251. Disponible en: https://www.redalyc.org/pdf/105/10513135010.pdf 

https://www.redalyc.org/pdf/105/10513135010.pdf


 

 
 

75 

Para comprender las identidades que se conforman durante el siglo XIX, se 

encuentran dos vertientes, la identidad criolla y la mestiza, la identidad indígena, sólo 

es un referente y elemento distintivo que los dos anteriores, utilizan para construir sus 

identidades colectivas, pero no se toman en cuenta como identidad colectiva para la 

construcción de nación. Sin embargo, es un tema tan complejo que en esta 

investigación no se pretende desarrollar, solo hacer el señalamiento de que estas dos 

vertientes. 

En México, el proyecto de integración nacional se desarrolla entre 1847 y 1867, como 

consecuencia de los conflictos e invasiones de países extranjeros, con la intención de 

crear unidad e integración nacional, motivados por el triunfo de la Revolución de 

Ayutla y la promulgación de la Constitución liberal de 1857. Partiendo de un 

movimiento político y social, que busca reconocer los rasgos propios de la nación 

mexicana, esto se convierte en un proyecto de identidad colectiva, que se sienta sus 

bases en el patriotismo criollo, el nacionalismo de principios de siglo XIX, y aunque 

Florescano no lo menciona, el mestizaje, forma parte de este proyecto después de la 

segunda mitad de siglo.104 

Cuando nos referimos a identidad colectiva en el siglo XIX, hablamos de 

homogeneización. Las identidades colectivas que como bien sugiere en algún 

momento Hobsbawm, deberían formar parte de la integración nacional, sin embargo, 

en el México decimonónico se eliminan, centrando todos los rasgos en una sola 

colectividad. El proyecto de integridad nacional, fue una construcción de una identidad 

colectiva para todos los mexicanos. En un país en el cual existe una inmensa 

diversidad cultural, de territorio, de parentesco, de pasado histórico, costumbres, 

tradiciones y racialidad.  

 
104 Ibidem, p. 431-432.  



 

 
 

76 

Para concluir, podemos plantear que, la nación es un concepto sociocultural de las 

sociedades modernas decimonónicas. Se define como una comunidad política 

imaginada que retoma los elementos característicos de las identidades colectivas, 

con un origen, territorio y repertorio cultural en específico que las distingue de otras. 

Este repertorio está compuesto por una memoria colectiva, lengua, costumbres, 

tradiciones, prácticas culturales, cotidianidad, imágenes, religión, pasado histórico, 

leyes y un gobierno. Estos elementos son los lazos de pertenencia que comparten los 

individuos, creando un sistema identitario colectivo, una realidad social de 

representaciones culturales, que le permiten su relación con el mundo y la formación 

de identidades colectivas, definiendo así, una identidad nacional. En conjunto, tanto 

las identidades colectivas, como la idea de nación, se utilizan para conformar el 

proyecto ideológico nacional (nacionalismo) construido por los grupos de poder 

para su legitimación, y consolidar sus propósitos políticos y económicos, con la ayuda 

de mecanismos ideológicos y simbólicos a través de diversos medios de difusión, que 

logran llegar a las masas, hasta convertirlo en la fe política del pueblo. 

A continuación, vamos a analizar las diferentes concepciones de identidad y 

nacionalismo que se forman a finales del virreinato y durante el siglo XIX: indigenismo 

y mestizaje. 

 

2.2 La romantización del indigenismo y el mestizaje como base de la identidad 

nacional 

Uno de los elementos que juega un papel importante en el discurso de identidad, es 

el indigenismo y el mestizaje, pero ¿qué papel tiene el indígena en este proceso? 

Hemos repasado cambios con respecto al sistema político de cada etapa, las 

reformas y leyes que benefician a los grupos minoría como las mujeres, el papel del 



 

 
 

77 

indio, tanto en el indigenismo y mestizaje, es aún más complejo. Al no tener mayor 

presencia en leyes, reformas o cambios políticos y económicos, si hablamos de la 

omisión de la mujer, el indígena ocupa un papel más desfavorecido en este 

panorama. El nacionalismo, como invención y producto sociopolítico, se estructura a 

partir de distintos elementos que permiten su coherencia: el periodo, la situación 

contextual, los grupos políticos, la situación económica, así como las creencias 

religiosas, forman parte de esta construcción ideológica, ahora bien, un elemento muy 

importante de este discurso, y que parte de la sociedad y la necesidad de retomar el 

pasado prehispánico, es la concepción del indio como la imagen e idea del mexicano. 

Indigenismo 

Para comenzar a desarrollar el tema del indigenismo, partimos brevemente del 

humanismo de Francisco Javier Clavijero, descrito en la obra de Luis Villoro.105 

Durante el siglo XVIII, la razón universal se convirtió en el instrumento occidental de 

dominio, que buscaba homogeneizar y reducir a todos los sujetos al arquetipo 

europeo, buscando convertir todo a su imagen y semejanza, rechazando lo que era 

diferente. Fue un modelo que promovió lo racional, como eje identitario a seguir; 

difundiendo argumentos en contra del indio y su tierra.  

El humanismo de Clavijero se desarrolló a partir de la valorización del pasado 

indígena, refutando la idea de la razón universal centrada en Europa y el europeo, 

como modelo a seguir. Defiende al indio y a su civilización, del imaginario creado por 

los europeos, rechazando la inferioridad del indio. Comprende lo humano, lo personal 

y se adentra al sistema de vida indígena para proponer la idea de que el indio, al ser 

semejante en lo esencial al europeo, plantea un modelo nuevo y clásico de la figura 

 
105 Luis Villoro, Los grandes momentos del indigenismo en México, México, Fondo de Cultura 
Económica, 3a ed.1996 (1a ed. 1950), pp. 113-163.  



 

 
 

78 

indígena, desde una perspectiva heroica, moral, de respeto y admiración, que encaja 

en los relatos de la historia universal, trascendiendo en la historia de la humanidad. 

Esta idea de un nuevo modelo clásico que retoma la figura del indígena, retoma la 

figura del indio muerto, que mantiene la continuidad histórica con los relatos del 

pasado prehispánico, que revive en el siglo XIX como representación de las 

posibilidades del criollo.106 

El indigenismo en la propuesta humanista de Clavijero, abre paso a la idea de la 

reivindicación del indio; desde las figuras de relatos históricos, es decir, el indígena 

muerto, uno que ya no existe, y que se retoma de la historia prehispánica como base 

de un discurso patriótico criollo. Para Clavijero, el indio de su época, podría ser 

reivindicado y salvado, a través de la Divina Providencia y la educación, elementos 

que lo sacarían de la miseria y la inferioridad en la que vivía. Esto nos habla de una 

aspiración que pretende emparejarlo con un ejemplar europeo, reduciendo su 

discurso a la idea racional del arquetipo europeo. En este argumento, se retoma el 

modelo clásico indígena, del cual, se toman las características que diferencian al indio 

del europeo: la raza y cultura; características que se toman de los relatos históricos.  

En la segunda mitad del siglo XVIII y principios del siglo XIX, el indigenismo que 

difundió Clavijero, toma voz y figura en Fray Servando Teresa de Mier. Ahora, el 

humanismo se traslada a una concepción religiosa que cambia el significado de la 

conquista. Fray Servando Teresa de Mier rechazó el mundo virreinal, centrando sus 

ideas en la tradición precolombina, así como una restauración y reinterpretación del 

pasado precortesiano, desde una concepción religiosa. Al igual que Clavijero, Teresa 

de Mier argumentó que, a través de la religión, el indio logra su salvación, purificación, 

dirigiendo su existencia por un camino luminoso y recto, eliminando su pasado 

 
106 Ibidem, pp. 116-161.  



 

 
 

79 

pecaminoso. Esto ocurre con la llegada y predicación de Santo Tomás a América, 

brindando ese carácter divino y salvador a la historia indígena. A partir de este 

acontecimiento América se convierte en un 'ser ante la historia', la conquista pierde 

su significado, iniciando un movimiento de liberación frente a Europa. La existencia 

de indio como un ser análogo al europeo, comienza desde el momento de la 

predicación, bajo la protección de la providencia.107 

Las ideas del indio cuestionando o revelándose en contra de su juez (el hombre 

europeo), fue uno de los instrumentos ideológicos que utiliza el criollo como base del 

patriotismo criollo para iniciar sus revueltas, en contra de la corona española. Sin 

embargo, es importante mencionar, que los discursos que defienden y hablan del 

indio, en realidad no hablan por el indio, es decir, son difundidos por criollos, en este 

caso, hombres blancos y religiosos. Si, los dos rechazan una herencia virreinal y 

española, ya que el grupo criollo, estaba en búsqueda de una identidad propia, y como 

lo hemos mencionado, el elemento que puede lograr una clara distinción entre 

América y Europa, es el indio. Este, se convierte en pieza clave de los discursos 

identitarios de los siglos XVIII y XIX.  

Si analizamos los argumentos y planteamientos de Clavijero y Mier, los dos 

desembocaron en la idea de salvación y purificación del indio, a través de la religión. 

Si bien, Clavijero hace una valorización del pasado indígena, propone al indio como 

modelo clásico, que representa la moral, respeto y grandiosidad, esto es posible, con 

su conversión religiosa y educación, el indio renuncia a su religiosidad y se reconcilia 

con la providencia. Al final, se convierte en un hombre occidentalizado. Por otro lado, 

Teresa de Mier convierte el modelo clásico de Clavijero, en una concepción religiosa 

de salvación y conversión ideológica occidental, con la llegada de Santo Tomás y su 

 
107 Ibidem, pp. 164-175.  



 

 
 

80 

predicación, purificando, iluminando y desapareciendo el pasado pecaminoso del 

indio. Si bien, ambos no critican o denigran directamente la religión indígena, la 

consideran pecaminosa, impropia, y obsoleta. Con su conversión al catolicismo, el 

indio se occidentaliza. La propuesta de estos pensadores novohispanos, toman de 

referente identitario al indio, desarrollan una valorización del pasado indígena, 

honrando su historia, sin embargo, su propuesta es una conversión religiosa e 

ideológica, que busca civilizar al indio; al final, el referente es el arquetipo europeo. 

Es importante mencionar que los planteamientos de Teresa de Mier son considerados 

base del nacionalismo decimonónico, con su reconstrucción histórica, que también es 

conocido como nacionalismo histórico.  

Por otro lado, más asentado en el siglo XIX, el historiador Manuel Orozco y Berra, 

desarrolla un relato del pasado indígena, con una base científica. Villoro se refiere a 

este personaje para plantear la idea de otredad con la figura del indio, en el discurso 

de identidad y patriotismo.  

El historiador utiliza un criterio científico racional, para trabajar la historia 

precolombina bajo un método de categorías universales. En sus primeros escritos, 

toma una postura de observador y partiendo de una ley general, racional y de valor 

científico, busca explicar los hechos como actos universales, para explicar y no 

defender. El indio, se convierte en una raza más en la humanidad, similar a otros, que 

se rige bajo leyes sociológicas generales, que explican tanto al hombre, como 

tradiciones, costumbres, etc. En dicho estudio, sólo se analiza y clasifica, no se 

comprende o interpreta, el indio se convierte en un objeto racional, proveniente de un 

pueblo muerto, con esto, la historia indígena, pierde su carácter humanista.108 

 
108 Ibidem, pp. 176-193. 



 

 
 

81 

Ahora bien, bajo un contexto ideológico y político, del siglo XIX, en los albores de la 

independencia y búsqueda de la identidad criolla, el historiador cambia su criterio al 

momento de explicar la conquista. Es aquí, cuando coincide con Clavijero y De Mier, 

en rechazar la herencia virreinal, y el linaje español, desarrollando una nueva 

concepción del indio. 

En su relato de la conquista, Orozco considera al mundo indígena como objeto muerto 

de ciencia, sin embargo, por el contexto, la época, y los acontecimientos que se 

generaron durante la primera mitad del siglo XIX, el historiador ofendido por las 

críticas y señalamientos hacia su país, siente su nacionalidad herida y su identidad 

perdida. A partir de esto, su siguiente tomo de la Conquista de México es visto como 

un hecho histórico que, a través de la clasificación y verificación de hechos, se utiliza 

para reivindicar su identidad como criollo. También, comienza una tendencia a 

categorizar patriotas y traidores, así como héroes y villanos. La figura del indio, no la 

siente propia como Clavijero, tampoco es fuente de tradición como para Teresa de 

Mier, no genera sentido histórico. El historiador la utiliza como estandarte y relato, que 

le da sentido a la defensa de su identidad criolla y reconstituye su nacionalidad 

herida.109 De esta forma, podemos identificar de nuevo, el uso de la figura del indio 

como símbolo de reivindicación e identidad criolla. En el caso de Orozco, para el 

mexicano mestizo.  

El ser de lo indígena, es ahora un ser muerto. Se ha petrificado, mineralizado en las 
manos del historiador. Como cosa entre las cosas, sólo puede tener ahora un valor: 
el de la utilidad. El ser mineralizado del indio se alineará junto a otros enseres; su 
superficie sólida y rugosa prestará firme asidero a la mano que lo pretenda. Lo 
indígena se ha convertido, por su muerte, en manejable instrumento…Así utiliza 
Orozco el ser indígena como arma patriótica.110 
 

 
109 Ibidem, pp. 198-201.  
110 Ibidem, p. 204-205.  



 

 
 

82 

A pesar de que el relato de la conquista de Orozco, deja a un lado la ley general y 

racional, la figura del indio se mantiene intacta y sin trascendencia, se utiliza como 

instrumento de defensa ante la consolidación de un nuevo modelo identitario, que 

destaca y se diferencia del español. Tanto Clavijero, como Teresa de Mier y Orozco, 

tenían presente el factor racial y cultural del indio, que es opuesto al del hombre 

europeo, al final, se necesitaba un símbolo para el estandarte criollo y mestizo que 

fuera visiblemente diferente al hombre blanco europeo. Es importante identificar el 

significado del uso de la figura del indio, en el discurso de identidad nacional durante 

el siglo XIX. El indio como figura heroica, símbolo de moral, respeto y grandiosidad, 

está muerto en el siglo XIX. El indio como imagen de la otredad del hombre blanco, 

es instrumento diferenciador en la continuidad histórica, que funciona para construir 

una identidad perdida y una nacionalidad herida. ¿Existe alguna valorización del 

pasado indígena en estos discursos? o ¿Sólo se utiliza el pasado indígena por su 

autenticidad a causa de la carente identidad criolla? 

Mestizofilia 

Ya que analizamos los planteamientos sobre indigenismo, establecidos por el criollo, 

desde finales del periodo virreinal hasta el siglo XIX; ahora, analizaremos el 

indigenismo desde la nueva ideología predominante durante la segunda mitad del 

siglo XIX: el mestizaje. Desde los últimos planteamientos de Orozco, el mestizo 

comenzaba a aparecer esporádicamente en los discursos. Sin embargo, es hasta la 

segunda mitad del siglo XIX, que esta figura comienza a tener más fuerza. Ahora, la 

concepción nacional, comenzaba a tener validez desde la apreciación social del 

indígena.  

Para Andrés Molina Enríquez, en el México decimonónico había tres grupos 

importantes en el proceso nacional: el criollo conservador, grupo social propietario de 



 

 
 

83 

tierras; el criollo nuevo, perteneciente a la clase privilegiada y porfirista, beneficiado 

por el capital inglés y estadounidense; y el mestizo, quien pertenecía a la burguesía 

liberal, grupo social revolucionario, liberal y desplazado socialmente por los criollos, 

pero aliado del criollo nuevo. El mestizo a partir de la segunda mitad de siglo, 

comienza a tener mucha relevancia sociopolítica, gracias a una estrategia en la cual 

utiliza su afinidad racial y pasado histórico con el indígena, para tomarlo como apoyo 

y aprovechar su situación de opresión por parte del criollo. Esta alianza le vale su 

triunfo y reemplazo como figura dominante ante el criollo, la batuta del discurso 

político y nacional la toma el mestizo. Su figura ahora significaba nacionalidad y patria, 

el indígena a cambio, carecía de esto, debido a su aislamiento social y su falta de 

educación.111 

A partir de este cambio de poder y concepción nacional, comienza a desarrollarse la 

ideología de mestizofilia, en donde el mestizo sustituye al criollo como figura líder y 

difusor del discurso nacional, así como en el poder político y económico. Sin embargo, 

el mestizo no puede negar su relación al indio en cuanto raza y pasado histórico, es 

en este punto, en donde el discurso comienza a modificarse, el indigenismo que se 

había planteado se dirige al mestizo. A continuación, vamos a desarrollar como se 

entiende al mestizo como concepto de identidad nacional, y el indio que rol y figura 

tiene, dentro de este discurso.  

Garcilaso de la Vega define al mestizo de la siguiente manera:  

Los hijos de español y de india o de indio y española, nos llaman mestizos, por decir 
que somos mezclados de ambas naciones; fue impuesto por los primeros españoles 
que tuvieron hijos en indias, y por ser nombre impuesto por nuestros padres y por su 
significación me lo llamo yo a boca llena, y me honro con él. Aunque en Indias, si a 
uno de ellos le dicen "sois un mestizo" o "es un mestizo", lo toman por menosprecio.112 

 

 
111 Ibidem, pp. 213-216. 
112 Garcilaso de la Vega, Comentarios reales de las Indias, Lisboa, Oficina de Pedro Crasbeeck, 1609, 
p. 505.  



 

 
 

84 

Esta connotación ideológica ha definido el concepto de mestizo durante muchos 

siglos, sobre todo el menosprecio hacía ellos. Por otro lado, Marisol de la Cadena 

argumenta que existe una tendencia en la academia y en investigaciones europeas a 

identificar la noción de mestizo, con la noción de hibridez del siglo XIX y traducirla 

como la mezcla de dos (a veces más) identidades raciales previamente puras.113  

El proceso de mestizaje como enlace de razas y culturas, se remonta desde la llegada 

de Cristóbal Colón a nuevas tierras, con la unión de los peninsulares con las indias, y 

la idea de promover y crear una nueva población, con la aprobación oficial de las 

autoridades hispánicas. Once años después de que Colón llegara a América, en 1503, 

en Santo Domingo, se promueve el casamiento de españoles con indios con la 

intención de que éstos se transformaran en 'gente de razón'. En 1511, Fernando el 

Católico escribió al virrey Diego Colón para indicarle que evitará amancebamientos y 

propiciará la unión legítima de ambas razas, autorizando oficialmente los matrimonios. 

Así, el español y la india engendraron un bastardo ante la sociedad, marcado bajo el 

estigma de las castas, para vivir bajo la discriminación y maltratos del hombre blanco. 

El mestizaje era sinónimo de bastardía desde entonces, la multiplicación del mestizo 

avanzaba, y su situación social empeoraba.114 

La concepción del mestizo comienza a difundirse en el siglo XVII, sin embargo, hay 

una serie de definiciones que hacen el concepto ambiguo y cambiante. Entendemos 

como mestizaje, la unión de la raza blanca con la raza indígena, los otros grupos 

étnicos se quedan al margen de la identidad nacional, y no se incluyen en tal discurso. 

No obstante, la idea de mestizaje durante el siglo XIX en México es más profunda, no 

 
113 Marisol de la Cadena, Indígenas mestizos. Raza y cultura en el Cuzco, Perú, IEP Ediciones, 2004, 
p. 57.  
114 Ibidem, pp. 17-18. 



 

 
 

85 

se define en la unión racial, cultural e histórica, se basa en una ideología intolerante 

y racista; esta corriente de pensamiento fue la mestizofilia.   

La mestizofilia puede definirse, en su más amplia connotación, como la idea de que el 

fenómeno del mestizaje -es decir, la mezcla de razas y/ o culturas- es un hecho 

deseable. En particular, la tesis mestizofilia de Andrés Molina Enríquez parte de la 

premisa de que los mestizos de México, entre los que él incluye fundamentalmente a 

quienes poseen un linaje mixto hispano-indígena, son los mexicanos por 

antonomasia, los auténticos depositarios de la mexicanidad, y pretende demostrar 

histórica y "socioetnológicamente" que México no puede convertirse en una nación 

desarrollada y próspera mientras no culmine su proceso de mestizaje y logre 

homogeneizar en lo étnico la población mediante la fusión racial de las minorías de 

indios y criollos en la masa mestiza.115 

Se puede considerar intolerante y racista porque sus argumentos buscan denigrar la 

figura del indio con connotaciones negativas, tanto con su físico, alimentación y 

modos de vida, con el único fin de modificar en el imaginario social su imagen con el 

blanqueamiento y educación del indio, para poder ser similar al hombre blanco. 

Ahora bien, ¿Qué se entiende por mestizo en el México decimonónico? Si bien, Molina 

Enríquez planteaba que el verdadero, auténtico y digno mexicano, heredero de la 

mexicanidad era el hispano-indígena, también hace referencia a un proceso de 

mestizaje, es decir, la simple herencia y sangre hispana e indígena, no los hacía 

mestizos del todo, para poder congraciarse como verdaderos mexicanos. ¿Cuál es 

ese proceso que convierte al descendiente del hispano y del indio en un mestizo 

mexicanizado? 

 
115 Agustín Basave, México mestizo. Análisis del nacionalismo mexicano en torno a la mestizofilia, 
México, Fondo de Cultura Económica, 1992, p.13.  



 

 
 

86 

Para poder llegar al aparente aspirado mestizaje decimonónico, se desarrolla la 

ideología de mestizofilia, de la cual, existen tres tesis que plantean este proceso: la 

de Francisco Pimentel, Vicente Riva Palacio y Justo Sierra; de las cuales más 

adelante vamos a realizar un breve análisis y comparación. Para comprender el tema, 

es necesario entender los inicios de dicho pensamiento, y cuáles fueron los 

acontecimientos que llevaron a esto. 

El nacionalismo en ese entonces, se entendía como un proceso socio-político que 

buscaba la unidad social, definir una identidad colectiva homogénea, en un territorio 

delimitado y con un sistema político liberal. Sin embargo, hay que tener en cuenta que 

México no contaba con una identidad homogénea, ni racial, social, económica, o 

étnica. Es entonces cuando la relación entre la idea de mestizofilia y mexicanidad 

toma sentido, ya que responde a la búsqueda de identidad nacional, por lo cual se 

integra al nacionalismo,116 con la intención de exaltar la imagen del mestizo como 

heredero del nuevo México.  

En el siglo XIX el proceso de consolidación de las naciones surge a partir de las 

independencias, y la conformación de las nuevas repúblicas, el nuevo Estado que 

mantenía un conflicto con su pasado inmediato, necesitaba desarrollar una identidad 

que los representara como nación. Agustín Basave,117 argumenta que la mayoría de 

los pueblos no tenían noción de este proyecto, ni de la conciencia nacional que se 

estaba gestando, debido a su carencia educativa y conocimiento en temas políticos, 

por ello, la idea de “nacionalidad” sólo existía dentro de los círculos de élite. Con este 

planteamiento es claro quien construye el discurso nacional e identitario del siglo XIX.  

 
116 Ibidem, p. 14.  
117 id.  



 

 
 

87 

La corriente patriótica y los grupos de élite, retoman la herencia prehispánica como 

una expropiación del pasado indígena, al carecer de una identidad estable y concreta, 

revelando su crisis de identidad, la cual se ve reflejada durante todo el siglo continuo, 

es por ello, que los grupos criollos buscan valerse a través de la imagen del indígena, 

el cual consideraban como un espécimen social, por ello retoman la gloria y riqueza 

del indio muerto, del indio plasmado en los relatos históricos, desligándose del indio 

vivo, es así como el mestizaje se convierte en la estrategia para unificar la nación 

mexicana partiendo de una imagen ficticia.118 

Desde los primeros años de la guerra de Independencia, para definir la identidad 

nacional, se rechazaba el pasado colonial, se ignoraba el pasado indígena, se 

desdeñaba al indio vivo, y se comenzaba a difundir la idea del mestizaje como 

identidad colectiva. Intelectuales como Lorenzo de Zavala, Mariano Otero, José María 

Luis Mora y Justo Sierra O Reilly, buscaban la desnacionalización ideológica y física 

del indio, ya que irrumpía con la pulcritud del criollo republicano.119 Desde entonces, 

se comenzaba a notar la intención de erradicar la esencia del indio en el modelo 

mestizo, para moldearlo a imagen del criollo liberal. El modelo republicano liberal y 

conservador del México decimonónico estaba basado en el modelo extranjero del 

hombre blanco ya fuera el americano o francés, o bien, el modelo monárquico.  

En 1849, los intelectuales que años atrás proponen la erradicación del indio, se 

percatan de que era prácticamente imposible, a causa de las sublevaciones de castas 

y su magnitud poblacional. Por ello, se propone la fusión de razas que se encontraban 

en territorio mexicano en una sola. Esta idea nos lleva a la propuesta de la mestizofilia, 

 
118 Ibidem, p. 19.  
119 Id. 



 

 
 

88 

opción para erradicar al indio ideológicamente y poco a poco racialmente, 

invisibilizando su figura. 

A partir de la segunda mitad del siglo XIX, una nueva generación de pensadores e 

intelectuales, con otra comprensión de las doctrinas humanistas, se había 

manifestado en voz de Guillermo Prieto. Y si bien, en ella los indios siguen siendo 

vistos como "raza abyecta y envilecida", la autopercepción criolla da un giro de 180 

grados: "nosotros", se lamenta Prieto, somos "extranjeros en nuestra patria”.120 En el 

ámbito político y cultural, comenzamos a notar el liderazgo de personajes con 

descendencia indígena y mestiza, entre los criollos. Basave,121 los denomina indios y 

mestizos criollizados, así, la batuta racial cambia, sin embargo, el discurso sigue 

siendo el mismo. La idea de la mestizofilia comienza a concretarse como un discurso 

oficial en 1870, con la reforma académica de Gabino Barreda, quien plantea que, en 

el espacio educativo, se va a comenzar la unión de razas, bajo el mismo espacio, 

educación y trato, promoviendo la fraternidad y unión social, para evitar la división 

racial en el país, así como el desarrollo de la raza mestiza (más no india).  

A partir de estas ideas, surgen diversas tesis que planteaban la idea de mestizofilia, 

la primera es de Francisco Pimentel,122 liberal y filólogo criollo activo durante el 

gobierno de Benito Juárez, el Segundo Imperio de Maximiliano y la República 

Restaurada Juarista, de aparente exaltación indígena y mestiza, sirvió al emperador 

Maximiliano durante el segundo imperio logrando obtener el título de Conde de Heras. 

Durante este periodo redacta la obra: Memoria sobre las causas que han originado la 

situación actual de la raza indígena en 1864, exponiendo la desdeñable situación del 

indio se debe a las condiciones en las que ha vivido, describiéndolo en la siguiente 

 
120 Ibidem, p. 24.  
121 Id.  
122 Ibidem, p. 25.  



 

 
 

89 

forma: grave, taciturno, melancólico, flemático, frío, lento, sufrido, servil, hipócrita, 

resignado, idólatra, proletario, pobre, miserable, ignorante, aislado y campesino. 

Mientras que el hombre blanco en México era bilingüe, católico, propietario, rico, 

letrado, elegante, moderno y urbano.  

Según Pimentel, estas diferencias abismales entre los grupos sociales en México, e 

impedían la consolidación de una nación homogénea, claramente, por culpa del indio. 

¿Cuál era la solución a esta problemática? el mestizaje. Pero, para los letrados del 

siglo XIX ¿en qué consistía el mestizaje? la desindianización del indio, erradicando 

su idioma, religión, propiedad comunal, adoptando la cultura del hombre blanco, del 

criollo, de esta forma, aunque la raza persiste, la mentalidad e ideología del hombre 

blanco debe homogeneizar a la nación mexicana. Ahora, la migración europea 

entraría al juego para comenzar la fusión racial, logrando el mestizaje deseado, piel 

blanca y mentalidad criolla para el nuevo mexicano. El mestizaje era el camino para 

lograr un criollismo homogéneo. Este autor propone la desindianización del indio, para 

lograr el mestizaje, en este caso, no es mestizaje, ya que el arquetipo que propone 

es un mexicano de piel blanca y mente criolla. En su descripción del indio hay una 

clara inferiorización a su cultura, esencia y raza, lo señala como obstáculo para lograr 

una nación homogénea, y utiliza como modelo la cultura y figura del hombre blanco. 

La segunda tesis corresponde a Vicente Riva Palacio,123 de sangre mestiza, abogado, 

líder guerrillero contra la intervención francesa, político, periodista y escritor, activo 

durante la República restaurada y Porfiriato. Basado en un enfoque evolucionista 

plantea un mestizaje que busca la formación de una raza única relativa a la nación 

mexicana. Los criollos mantenían la herencia española y el indio la azteca, ninguno 

 
123 Ibidem, p. 29. 



 

 
 

90 

podía ser el representante del nuevo México más que el mestizo, que culturalmente 

tiene más aportaciones y características destacables, que los anteriores.  

El mestizo es la culminación de un proceso de liberación política y racial, su audacia 

es capaz de igualar las acciones del hombre blanco y lograr su emancipación como 

un grupo patriota que luchó desde el virreinato hasta el movimiento de Independencia, 

convirtiéndose en el heredero de la mexicanidad decimonónica. Si bien, este 

pensador aboga por el mestizaje puro, excluyendo tanto al criollo como al indio, y no 

desdeña la figura del indio, como lo hace Pimentel, no especifica las características 

del mestizo. Incluso, uno de los atributos del mestizo es la audacia que le permite ser 

igual que el hombre blanco, con esto, mantiene como modelo el arquetipo europeo, 

es decir, el mestizo sigue siendo una copia del hombre blanco. No hay ningún 

elemento que lo haga auténtico ni mexicano.  

Por último, el historiador e intelectual del porfiriato, Justo Sierra,124con tendencia 

liberal-conservadora, plantea un argumento parecido al de Pimentel. Se refiere al 

indio como un sujeto pasivo, quieto, monótono y mudo, que no contribuye en nada al 

progreso y modernidad del nuevo México, a causa de la opresión que ha vivido a lo 

largo de los siglos. Así también, argumenta que esta situación se debe a su 

alimentación y educación, la solución a esto era mejorar su dieta, una buena 

educación, y la mezcla entre indios y europeos, completando así el proceso de 

mestizaje, la transformación y la evolución es la solución. En este proceso, los criollos 

se quedan al margen, según plantea Justo Sierra, son una clase pasiva, incapaces 

de gobernarse a sí mismos y carecen de amor a la patria, a diferencia del mestizo. El 

autor es un punto medio entre Pimentel y Riva Palacio, al igual que el primero, plantea 

que el indio es inferior tanto racial y culturalmente, su defecto es no contribuir al 

 
124 Ibidem, p.33.  



 

 
 

91 

progreso y modernidad de México, y la solución es la fusión racial con los europeos. 

Comparte la misma idea de Riva Palacio en la que ni el criollo, ni el indio pueden ser 

los herederos de la mexicanidad decimonónica. Aun así, tampoco propone un modelo 

o arquetipo de un mestizo diferente al hombre europeo.  

De las tres propuestas hay un factor en común: la ideología evolucionista, que dirige 

los argumentos a la erradicación, mejor dicho, la desindianización del indio, para 

lograr la formación de un mestizo occidentalizado, de piel blanca y mente moderna, 

que sea digno heredero de la mexicanidad moderna. Durante todo el siglo XIX el indio 

fue el grupo étnico y social más perseguido y violentado. Intelectuales de la primera 

mitad de siglo proponen exiliarlo, eliminarlo e invisibilizarlo. Como era de esperarse 

ante una tasa poblacional tan amplia de la población indígena, fue imposible 

extinguirlos del territorio, pese a la molestia hacia sus tradiciones, cultura, religión, 

alimentación, lengua, forma de vida y color de piel. Al darse cuenta que era imposible 

eliminar tan vasta población y cultura, se cambia el discurso hacia el mestizaje.  

Como cité al principio, el mestizo es indio y español, porque es la mezcla racial que 

surge en la colonia, esa es su definición histórica, sin embargo, el mestizaje de la 

segunda mitad de siglo propone un blanqueamiento no solo racial, sino ideológico del 

indio hasta eliminar cualquier rastro de su cultura, concluyendo con un mestizo 

blanqueado tanto en la mente como en su piel. El mestizo decimonónico no podía 

cambiar el tono de su piel de la noche a la mañana, pero si su mentalidad e ideología, 

de manera que, con paciencia y perseverancia, gracias a las inmigraciones europeas, 

ese mestizo sería, al final del proceso, un hombre blanco.  Aun así, la identidad 

colectiva del mexicano, sigue sin definirse. Finalmente, ningún pensador propone una 

solución que mejore la calidad de vida del indio, tanto en la política, económica o 

cultura, que abra paso a un nuevo modelo mestizo. 



 

 
 

92 

En conclusión, tanto el indigenismo como la mestizofilia dirigen sus resultados a la 

formación de un modelo social homogéneo con base en el modelo del hombre blanco 

con una mentalidad moderna. La romantización de la figura del indio y la india, se 

utiliza como referente simbólico que sirvió para atraer a las masas populares, 

visualmente sirvió para que esas masas se identificaran con los discursos de los 

grupos políticos liberales, sin embargo, el indio vivo o muerto no forma parte de la 

concepción del mexicano.  

La multiculturalidad de los mexicanos del siglo XIX se reduce a una figura 

occidentalizada homogénea, que excluye a los indígenas, supuesto obstáculo para el 

progreso y modernidad nacional. Esa multiculturalidad e indigenismo la vemos 

presente en el arte mexicano del siglo XIX, como se mostrará en el análisis de las 

obras de las pintoras en el capítulo tres.  

 

2.3 El racismo en el proyecto de nación del México decimonónico 

De acuerdo con la idea de mestizofilia, que se analizó en el apartado anterior, 

podemos desarrollar una problemática relacionada al racismo que experimenta el 

nacionalismo del siglo XIX a partir del punto de vista de Evelyne Sánchez, quien se 

cuestiona lo siguiente: ¿es el racismo una herencia natural e inevitable del 

colonialismo o es producto de la modernidad tal como lo ha sido la nación?125 

La autora plantea que el racismo decimonónico se pudo originar por dos cuestiones: 

la primera es la raza; en un país que promueve el mestizaje como identidad colectiva, 

así como la mestizofilia, ideología que denigra y desprecia al indígena, se promueve 

el blanqueamiento del indio, a través de las migraciones europeas. Esto se convierte 

 
125 Evelyne Sánchez Guillermo, “Nacionalismo y racismo en el México decimonónico. Nuevos 
enfoques, nuevos resultados.”, en Nuevo Mundo Mundos Nuevos, Debates,[en línea], 2007, Disponible 
en: http://nuevomundo.revues.org/3528  
 

http://nuevomundo.revues.org/3528


 

 
 

93 

en un discurso extremadamente contradictorio, incluso con los grupos liberales que 

utilizan como estandarte la igualdad de todos los ciudadanos. Esta contradicción, 

construye un discurso nacionalista que convierte al racismo en un producto ideológico 

hereditario del periodo virreinal.  

El segundo postulado cuestiona, si el racismo decimonónico proviene de un 

pensamiento moderno relacionado a la participación del indio en la vida económica. 

Como vimos en las tesis anteriores, uno de los defectos que señalaban los 

pensadores, era la nula participación del indio en el progreso y proceso económico 

del país. Como ejemplo, las tierras que pertenecen a indígenas, los cuales eran 

considerados no aptos para su desarrollo, los lleva a un conflicto interno con el Estado 

mexicano. Con ello, comienzan las rebeliones indígenas que se convierten en un gran 

conflicto sociopolítico en el siglo XIX. El Estado moderno estaba dirigido a un 

desarrollo económico, que en algún momento pudiera igualarse con el de las naciones 

europeas. Esto también forma parte del proyecto nacional que, junto con la idea de 

una población homogénea mestiza, excluye a la población indígena, y clases 

populares que conforman el país. 

Tadeo Ortiz de Ayala, intelectual del siglo XIX, plantea lo siguiente:  

Ningún supuesto carácter racial impide el desarrollo de México como nación 
independiente política y económicamente, el futuro de la nación depende en cambio 
del tipo de régimen y de política que la rige, el liberalismo que deja espacio a la 
ingeniosidad y al trabajo e interés individual.126 
 

Este personaje, destacaba por un pensamiento neutral hacia los grupos indígenas, 

argumentando que los indios no formaban parte de la problemática para la 

conformación de una nación estable y próspera, al contrario, debían de ser integrados 

partiendo de una buena organización política. Sin embargo, como buen liberal de la 

 
126 Ibidem, p. 4. 



 

 
 

94 

época, definía a un buen ciudadano como aquel que pudieras aportar al desarrollo 

económico de la nación partiendo de la propiedad y una participación activa. Su idea 

seguía excluyendo al indígena, y al proponer un proyecto de nación alejado de las 

ideas raciales, su pensamiento no era generalizado ni compartido por la mayoría, es 

por ello que además de segregar al indio por su condición racial y étnica, ahora el 

componente económico seguía influyendo en su condición como buen mexicano. 

Sánchez plantea un argumento muy importante: 

A través del proyecto nacional liberal homogeneizador, ya no había lugar para las 
diferencias porque la integración del mundo rural indígena a la economía nacional, y 
como primera fuente potencial de riqueza, iba a crear una presión inusual en esta 
parte de la población. Por lo tanto, se consideraba a los indígenas como un estorbo 
para crear una nación moderna y competitiva y fue con la implementación de la política 
liberal a partir de la Reforma que el racismo mexicano pasó de un “racismo 
fragmentado” a un “racismo de Estado”. La igualdad de los ciudadanos no pudo 
asegurar a los indígenas ser tratados como iguales con todas sus diferencias y por lo 
tanto tenían que desaparecer, biológicamente por medio del mestizaje y culturalmente 
por vía del indigenismo.127 

 

En este argumento se aborda un punto muy interesante, que es el “racismo de 

Estado”, ya no se trata de una segregación espacial, de una diferencia racial o étnica, 

que probablemente, a través de la implementación de colonias de blancos y el 

añorado blanqueamiento del indio, se podría lograr. Ahora se trataba de todas esas 

problemáticas juntas, reforzadas por una ideología económica, que concierne al 

Estado, a los grupos de poder, a los grupos políticos, ya que, para lograr una 

consolidación como “nación” en el siglo XIX, a la par de los nuevos Estados Nación 

europeos. México tenía que impulsar una economía fuerte, estable y factible, la cual 

no solo se sustentaba en la industria, o el ferrocarril, sino también en las tierras, el 

obstáculo más visible, era la población indígena. 

 
127 Ibidem, p.7. 



 

 
 

95 

A partir de este planteamiento podríamos cuestionarnos lo siguiente: ¿qué tiene más 

peso en el racismo y la discriminación que se ejerció sobre los grupos indígenas? ¿el 

factor económico? o ¿el factor racial? 

Probablemente ninguno, simplemente el México del siglo XIX, no estaba dispuesto a 

integrar al indígena como parte de la nueva identidad racial, étnica y cultural del 

mexicano. Pero, ¿por qué se generó esto?, ¿cuál es la problemática ideológica que 

viene detrás de esta oposición a la integración del indígena? o ¿simplemente se trata 

de un racismo hereditario que se convierte en una realidad social, que no se cuestiona 

en la época? 

Si bien, el racismo en su mayoría se ejerce hacía el grupo indígena, por las élites 

criollas y extranjeros que llegaban a México; existe un planteamiento ideológico, en 

el cual, la mujer indígena estaba casi exenta de esta concepción. A ellas, se atribuían 

connotaciones positivas, relacionadas a su capacidad de mantener un hogar, 

salvaguardar la religión católica, ser buena esposa y madre, para los migrantes 

europeos. Aquí, se presenta algo muy importante, que más adelante lo vamos a ver 

en el análisis de las obras y está relacionado al sexo bello. La mujer es vista como un 

ser abnegado, devota a su religión, con la capacidad y obligación de cuidar a su 

familia. En el caso de la mujer indígena, era concebida como un elemento cultural que 

podía adaptarse al nuevo prototipo de mexicano ideal, para mantener el mestizaje, y 

que racialmente predominaran los genes europeos.128 

Sin embargo, los rasgos indígenas no iban a desaparecer en su totalidad, a pesar de 

las creencias de la época, entonces, ¿el factor racial es realmente la problemática 

relacionada con la integración del indígena? Este planteamiento nos demuestra que 

al menos en ese periodo no, o al menos no es el de mayor peso. Como se mencionó 

 
128 Ibidem, pp. 8-9.  



 

 
 

96 

anteriormente, hay algunas cualidades raciales y físicas que se destacan del 

indígena, la problemática está más relacionada a sus aptitudes, su razonamiento, su 

capacidad de participar en la economía, política y sociedad, según los grupos criollos 

y europeos. Entonces, la modernidad del siglo XIX, pudo ser el factor que determinó 

el racismo y desprecio hacia este grupo.  

En contraste, como plantea el liberal Ortiz Ayala, el indígena vivía en un contexto y 

situación, en la cual, el Estado era quien tenía que manejar su integración a la 

sociedad mexicana emergente. Pero, como hemos visto, el Estado era uno de los 

obstáculos más grandes al que se enfrentaban los grupos indígenas, con todas las 

reformas y legislaciones, que aparentemente estaban a su favor, pero su situación 

reflejaba otra cosa. El arte nacional buscaba reflejar lo contrario, al utilizar su imagen, 

figura y símbolos culturales, como referentes del ideal mexicano.  

 

2.4 La religión como elemento indispensable en la construcción  

del Nacionalismo  

Un aspecto relevante del nacionalismo mexicano es la religión. En México, un texto 

que fue base política e ideológica, en el proceso de construcción de la nación 

mexicana del siglo XIX, es el segundo punto de los Sentimientos de la Nación: Que 

la Religión Católica sea la única sin tolerancia de otra; promulgado el 14 de febrero 

de 1813, a inicios del movimiento de Independencia. Es claro que, con las 

Constituciones de 1857 y 1917 la iglesia pierde poder e influencia en el ámbito político, 

sin embargo, la religión como ideología predominante en la sociedad mexicana, sigue 

vigente como parte de la identidad colectiva. 



 

 
 

97 

El segundo punto de los Sentimientos de la Nación,129 redactado por Morelos durante 

el proceso de independencia, determina como única religión a la católica, sin 

tolerancia a practicar o creer en otra religión. Nos referimos a un documento de 

carácter político con influencia militar, en contraste, la religión es uno de los elementos 

fundamentales de las naciones inventadas en el siglo XIX. No forma parte de una 

imposición o construcción narrativa de los grupos de poder, es un elemento ideológico 

hereditario, con base en el periodo prehispánico, y que la mayoría de los mexicanos 

comparte en su identidad, ideología, creencias y prácticas. Herencia que continúa 

vigente durante los 300 años del virreinato y que la mayoría de los mexicanos profesa 

sin cuestionamiento alguno, esto la convierte en un lazo protonacional que explicamos 

anteriormente; forma parte fundamental de la cultura e identidad mexicana, y muy 

raramente se ha cuestionado por los grupos sociales o de poder.  

Vamos a desarrollar un poco acerca de este punto a partir del contexto del siglo XIX. 

El elemento simbólico más significativo, tanto ideológica como visualmente, fue la 

Virgen de Guadalupe, imagen que Miguel Hidalgo enaltece como el símbolo del 

movimiento. La religión no solo tenía influencia en el ámbito político, sino también en 

el militar. Manuel Abad y Queipo declaró: “Nadie había abusado de la religión con 

tanto escándalo como nuestros insurgentes” El catolicismo tenía la función de darle 

uniformidad al movimiento político y militar, era la unidad común de los criollos, idea 

proveniente de la Colonia. La intolerancia y defensa religiosa en los inicios del siglo 

XIX, fueron de gran importancia para la consolidación nacional, ya que prácticamente 

todos eran católicos. La nueva nación mexicana tiene como germen vital el 

catolicismo, punto de unidad para todos los mexicanos.130 No obstante, tenía la 

 
129 José María Morelos y Pavón, Sentimientos de la Nación, Chilpancingo, 1813. 
130 Santiago Nieto Castillo, “Que la religión católica sea la única sin tolerancia de otra”, en David 
Cienfuegos Salgado (Coord.), Ideas para fundar la nación mexicana. Los Sentimientos de la Nación 
de José María Morelos y Pavón, México, Porrúa, 2006, pp. 9-10. 



 

 
 

98 

función de atraer afiliados al movimiento de independencia, es decir, fue una 

herramienta que sirvió para atraer a las masas.  

Durante los primeros años de Independencia la nueva nación mexicana que estaba 

en búsqueda de su propia identidad se mantiene en continua dependencia ideológica 

de España, quien se mantiene como fiel protectora de la fe católica, tanto grupos 

insurgentes como monárquicos y, posteriormente centralistas y federalistas se 

declaran profesantes de la religión católica, manteniendo sus creencias y prácticas 

vigentes. Dentro de estas prácticas está el culto a la Virgen de Guadalupe, el cual 

brindaba cierta legitimación, arraigo y protección al movimiento. En el periódico, 

Ilustrador Americano del 12 de diciembre de 1812, se publicó oficialmente la 

conmemoración del día de la aparición, señalando un juramento por parte de los 

líderes del movimiento, al patronato de la Virgen de Guadalupe, incluso el texto 

menciona que, La Junta Suprema de la Nación emite un mandato donde se solemniza 

cada año el día de la aparición de la Virgen, autorizando oficialmente el uso de su 

nombre e imagen en los combates y banderas nacionales.131 

El catolicismo del siglo XIX es una herencia legítima de la Colonia, la cual es aceptada 

sin cuestionamiento alguno por los mexicanos como parte de su historia, identidad y 

nación, sus símbolos e imágenes se utilizan en el ámbito político y militar, el pueblo 

siguió a los líderes del movimiento bajo un estandarte con la Virgen de Guadalupe, 

símbolo e imagen del catolicismo mexicano.  

Fueron tres siglos de prácticas católicas y religiosas latentes, que era prácticamente 

imposible eliminarlas del proceso de construcción de la nación, su incorporación al 

movimiento no fue una acción forzada e inventada, era parte de su identidad, así 

como de los grupos de poder, reflejando la uniformidad estado-iglesia. Los 

 
131 Ibidem, pp. 11-12. 



 

 
 

99 

insurgentes tenían como objetivo defender su religión, así como a su Estado, con la 

ayuda del monopolio del catolicismo y la intolerancia religiosa. Lo cual se convirtió en 

una estrategia de organización hacia los grupos de indios y castas, con la finalidad de 

unir a los grupos sociales que provenían de la Nueva España, dicha justificación se 

plantea en el Congreso Constituyente de 1823-1824. El carácter político del 

catolicismo durante los primeros años del siglo era innegable, en el Acta de 

Independencia de Chilpancingo se declara la presencia del Señor Dios como árbitro 

moderador de los imperios y autor de la sociedad, concediéndole un rol esencial en 

la construcción de la nación. Todo esto, se encontraba plasmado en instrumentos 

normativos oficiales del movimiento, defendiendo el poder y pureza de la fe, así como 

las prácticas religiosas y la nula tolerancia hacia otras creencias, en diversos textos 

políticos.  

Con la Constitución de 1857, en el artículo 1° de las Adiciones y reformas, se estipula 

que el Estado y la Iglesia son independientes entre sí, dando fin al monopolio del 

catolicismo en cuestiones normativas y relacionadas al ámbito político.132 Dichos 

antecedentes nos ayudan a entender el porqué de la influencia de la religión católica 

en el país durante el siglo XIX, no obstante, la mayor parte de esta investigación parte 

de la segunda mitad de siglo, esto quiere decir que estas normativas y textos no 

estuvieron vigentes en el periodo de investigación que nos ocupa, pero nos ayuda a 

comprender el estatus del catolicismo en la segunda mitad del siglo y como pudo 

influir en la ideología de los criollos o grupos de poder en ese momento. El supuesto 

fin del monopolio religioso llega en 1857, con la nueva Constitución liberal, y su 

división entre Estado e Iglesia, enfatizando una separación de carácter normativo y 

político, esto nos lleva a cuestionarnos ¿Realmente pierde su monopolio la iglesia 

 
132 Ibidem, pp. 13-20. 



 

 
 

100 

católica? ¿A partir del artículo 1° de dicha constitución la sociedad mexicana desecha 

su elemento más representativo de su identidad? ¿Las clases ajenas a la política 

tenían noción de los artículos promulgados en las constituciones en el periodo?  

Claramente no, las clases populares se mantenían ajenas a los hechos políticos, 

juntas o normativas, la religión mantuvo su influencia en la sociedad mexicana tanto 

en clases altas como populares, una ideología de identidad y pertenencia tan fuerte, 

que prevaleció desde el periodo prehispánico, es muy difícil erradicarla en una 

sociedad. La Constitución marca un distanciamiento político entre Estado e Iglesia, a 

pesar de eso, su influencia se mantiene en la identidad colectiva del mexicano.  

Como consecuencia de la Constitución de 1857, estalló la guerra civil y los discursos 

se convirtieron en argumentos de condena al bando liberal. En zonas como la capital 

de la República y sus alrededores, dominaron los grupos conservadores, quienes 

basaban su condena en la cuestión religiosa, hablaban de atentados contra las 

creencias religiosas del pueblo, calificaban a los liberales de impíos y ateos, sabiendo 

el desprestigio social que esto podría traerles. Francisco Zúñiga, afirmaba el 16 de 

septiembre de 1859 en Toluca, que el único vínculo que quedaba a los mexicanos era 

la religión católica, refiriéndose a un contexto de nacionalidad e identidad.133  

Años atrás en septiembre de 1855, Guillermo Prieto señalaba que la lucha por la 

democracia y la libertad no hacía sino seguir las doctrinas de Jesucristo: 

El cristianismo era y es todo un símbolo de libertad; el evangelio, la revolución terrible 
contra todos los privilegios, contra la maquinación sacrílega de vivir los pocos a 
expensas de los muchos, de convertir en estancos el poder, la conciencia, la fuerza, 
el pensamiento, para desheredar, corromper, debilitar y embrutecer al pueblo. La 
doctrina de Jesucristo aparecía como el primer movimiento liberal que jamás hubiera 
existido. La igualdad, fuente y esencia de la soberanía de los pueblos, había sido 
anunciada por el cristianismo.134 
 

 
133 Ibidem, p. 103. 
134 Ibidem, p. 105.  



 

 
 

101 

Incluso en el ámbito político la religión era algo intocable, la fe, las creencias, la 

devoción y la ideología en sí, se mantenía intacta, lo único que cambió a partir de la 

segunda mitad del siglo XX, fueron las reformas que afectaron directamente a la 

iglesia, mas no, a la religión. Si hablamos de poder político, el Estado podría hacer 

uso de la religión, no de la iglesia o la institución. Por esa razón, era necesario dejar 

claro por parte de los grupos liberales su postura religiosa, con diversas 

publicaciones, decretos y textos, en los cuales el catolicismo, estaba relacionada a su 

identidad como mexicanos, pero, sobre todo, buscaban mantener el poder social y el 

único elemento homogéneo en México, el catolicismo. 

A partir de la polémica acerca de lo que debía competir al Estado y a la iglesia, 

provocó que consciente, o inconscientemente, los liberales se refirieran a los valores 

republicanos con términos usados en el culto católico. 

Miguel Buenrostro en 1856 citaba: 

El evangelio es democrático y el cristianismo republicano, porque ambos proclaman 
la igualdad. También Vallarta hacía referencia a la democracia como "institución 
sagrada que no es más que el evangelio de los pueblos". En 1865 Ignacio Manuel 
Altamirano llamaba a Juárez '' el gran sacerdote de la República ... nuestro inmortal 
presidente.135 

 
Los liberales hacían uso de materiales religiosos para acercarse al pueblo y que el 

pueblo comprendiera a partir de las analogías religiosas, los propósitos políticos del 

grupo liberal. Aun así, en 1861, México seguía siendo un país con profundas 

divisiones: geográficas, económicas, sociales. Las clases bajas, principalmente los 

grupos indígenas permanecían al margen de la vida política, económica y social de la 

nación, y la guerra de reforma era prueba de la división que vivía México tanto en las 

posturas políticas que intentaban definir el rumbo del país, así como la división que 

 
135 Ibidem, p. 109. 



 

 
 

102 

existía entre estos grupos y la población, había una unidad que mantenía al pueblo 

mexicano unido, la religión.136 

 

2.5 Arte y nación en el siglo XIX 

Desde los inicios de la lucha de Independencia en 1810 hasta 1822, se buscó difundir 

diferentes símbolos y alegorías que dieran identidad a la nueva nación. Durante la 

primera mitad del siglo XIX, la idea de que los americanos y españoles eran los 

nuevos mexicanos era aceptada, ya que, en ese entonces, la idea de nación e 

identidad estaba más relacionada a los valores del lugar de nacimiento, sus vínculos 

al suelo, la lengua, leyes, la religión católica y la esperanza de consolidar la nueva 

nación bajo el poder universal de Dios.137 Ese era el pensamiento de la época y se 

veía reflejado en las diferentes imágenes de la patria, símbolos o alegorías. Algo que 

debemos mencionar, es que esta concepción de nación y ejes temáticos en el arte, 

corresponden a un discurso de carácter político, fomentado, patrocinado y protegido 

por el Estado mexicano.  

De acuerdo con Florescano,138 a inicios del movimiento de independencia y de 

acuerdo a los líderes de cada periodo, se fueron creando diferentes símbolos 

referentes a la nueva nación o identidad mexicana. Desde los comienzos con Hidalgo 

y Morelos, la religión fue un elemento homogéneo de unión social, el símbolo más 

importante y representativo es la Virgen de Guadalupe, referente de las creencias 

católicas de los mexicanos. Al mismo tiempo, para consolidar la alegoría patriótica, 

se comenzaron a agregar símbolos como el nopal, que daba referencia al suelo o 

territorio, así como el águila que alude a la memoria prehispánica. Esos elementos 

 
136 Ibidem, p. 111.  
137 Enrique Florescano, Imágenes de la patria a través de los siglos, México, Taurus, 2005, p. 101. 
138 Ibidem, p. 103.  



 

 
 

103 

que se conjugan en pasado, presente y futuro de una nación emergente, la memoria, 

la libertad y el nuevo Estado, forman parte del nuevo proyecto de nación en el arte, 

es decir, el nacionalismo político del siglo XIX.  

Morelos es uno de los creadores de los nuevos emblemas para la nación mexicana, 

uno de ellos es el escudo oficial de la Suprema Junta Nacional Americana, establecida 

en Zitácuaro en 1811, el cual se convierte en uno de los elementos constitucionales 

que reflejaban los ideales de la patria, así como los estandartes e imágenes de la 

Virgen de Guadalupe. 

  

Imagen 1: Escudo de la Suprema Junta Nacional Americana, 1811. Fuente: EcuRed 
Imagen 2: Blasón de Hidalgo o Bandera de fuerzas armadas insurgentes. Museo Nacional de Historia. Fuente: 

Wikipedia 
 

En 1821, con la conformación del ejército Trigarante, encabezado por Iturbide y la 

promulgación del Plan de Iguala, los colores comienzan a tener un significado en la 

bandera de las Tres Garantías,139 los cuales cambian de acuerdo al grupo político al 

mando. Durante la primera mitad del siglo, la religión, la independencia y la unión 

 
139 Ibidem, p. 109. 

https://www.ecured.cu/Junta_de_Zit%C3%A1cuaro
https://es.wikipedia.org/wiki/Estandarte_de_Hidalgo


 

 
 

104 

entre españoles y americanos se convierte en el discurso identitario de los grupos de 

poder, agregando símbolos como el águila en el centro, portando una corona imperial, 

sobre un nopal, para reforzar el pasado histórico de ambos grupos: el periodo 

prehispánico y el virreinato.  

 

Cuadro 4: Alegoría del escudo de la libertad. Jesús Corral. 1844, óleo sobre tela, 102 cm x 121cm. Museo 
Nacional de las Intervenciones. Fuente: Arqueología Mexicana 

 
El pintor de la Academia de San Carlos, Jesús Corral, pinta un cuadro alegórico en 

donde se aprecia una conjugación de elementos de carácter nacional y universal; 

vemos símbolos mexicanos como las partituras del Himno Nacional, la Bandera, el 

Escudo y algunos otros de carácter universal como el gorro frigio, una escultura 

romana, que en general representan los valores e historia del pueblo mexicano. Así 

como la importancia del arte en dicho proceso. 

https://arqueologiamexicana.mx/mexico-antiguo/emblemas-y-relatos-del-mundo-prehispanico-en-el-arte-mexicano-del-siglo-xix


 

 
 

105 

En el centro de la obra vemos el Escudo con la imagen representativa de la fundación 

de Tenochtitlan, un águila sobre un nopal sosteniendo a una serpiente, en medio de 

un lago. Para los insurgentes, esta escena representaba a la nueva patria mexicana, 

adaptando el mito de la fundación a la república.140. En la parte inferior de la alegoría 

nacionalista, vemos una paleta de madera, con diferentes óleos, y una gran variedad 

de pinceles. A los lados, vemos objetos como libros, las partituras del Himno Nacional, 

así como la escultura de un busto de mármol, y el fragmento de una columna romana. 

Estos elementos simbólicos hacen referencia a las nobles artes de la Academia: 

pintura, escultura, arquitectura, y de acuerdo con Fausto Ramírez, el ambiente auroral 

al fondo del cuadro sugiere la promesa de un renacimiento de la patria bajo el signo 

de la cultura.141 Por último, detrás de estos objetos y el escudo, se identifica una tela 

que, por los colores verde, blanco y rojo, es la bandera mexicana. En la parte superior 

de la obra vemos un gorro frigio rodeado de una luz amarilla, símbolo que representa 

la libertad.  

La alegoría patriótica del pintor Jesús Corral, es un ejemplo de la identidad nacional 

política, de las primeras décadas del siglo XIX. El arte se convierte en su difusor y 

vocero, por medio de la Academia de San Carlos. La obra es un símbolo que nos 

habla de: civismo, geografía, historia, política, libertad, universalidad y cultura. No 

obstante, vemos una identidad nacional rígida, incluso utópica, que solo revela las 

intenciones y aspiraciones de los grupos políticos y militares. Es importante tener en 

cuenta, que este eje temático nacional, era una tendencia que solían tener los países 

europeos, específicamente los franceses, plasmando escenas históricas, heroicas, y 

 
140 Fausto Ramírez, “Emblemas y relatos del mundo prehispánico en el arte mexicano del siglo XIX”, 
en Arqueología Mexicana, [en línea], 2025, núm. 100, pp. 54-61. Disponible en: 
https://arqueologiamexicana.mx/mexico-antiguo/emblemas-y-relatos-del-mundo-prehispanico-en-el-
arte-mexicano-del-siglo-xix  
141 Id.  

https://arqueologiamexicana.mx/mexico-antiguo/emblemas-y-relatos-del-mundo-prehispanico-en-el-arte-mexicano-del-siglo-xix
https://arqueologiamexicana.mx/mexico-antiguo/emblemas-y-relatos-del-mundo-prehispanico-en-el-arte-mexicano-del-siglo-xix


 

 
 

106 

alegóricas, de los personajes más importantes del momento o sujetos simbólicos, 

como en la obra de Eugène Delacroix, donde vemos a una mujer representando a la 

libertad guiando al pueblo francés.  

Los artistas mexicanos retoman elementos de dichas representaciones, para 

adaptarlas a sus construcciones alegóricas.  

  

Cuadro 5: La libertad guiando al pueblo. Eugène Delacroix. 1830, óleo sobre lienzo, 260 cm x 325 cm. Museo 
del Louvre. Fuente: Wikiart 

 
Lo podemos ver en la obra de Corral, retomando elementos iconográficos como el 

gorro y la bandera. Las alegorías, como la del pintor mexicano, cargadas de valor 

simbólico e iconografía, son construcciones visuales, características de los artistas 

mexicanos durante el siglo XIX. Fueron diferentes artistas, que apostaron por la 

conjugación de elementos visuales, para crear imágenes simbólicas que 

representarán a la nación mexicana, desde la mirada política.  

Otro tipo de alegorías inspiradas en las obras nacionalistas francesas como la de 

Delacroix, es la obra mexicana que hace alusión al momento más trascendental del 

https://www.wikiart.org/es/eugene-delacroix/la-libertad-guiando-al-pueblo-1830


 

 
 

107 

siglo XIX, con personajes representativos de la lucha armada, como Miguel Hidalgo y 

Agustín de Iturbide, proclamando la independencia, consumación y libertad de la 

Patria.  

 

Cuadro 6: Alegoría de la independencia de México. Autor anónimo. Siglo XIX, óleo sobre tela. Museo Nacional 
de Arte. Fuente: Revista Bicentenario 

 
En esta obra apreciamos una escena utópica, mítica y heroica, en un escenario en el 

cual se aprecia al fondo la catedral de la Ciudad de México, con la bandera Trigarante 

ondeando en una de sus torres, pero primer plano vemos unas columnas típicas de 

la arquitectura francesa, un arco colosal, decorado con querubines y ángeles. Uno de 

ellos con una trompeta sobre un águila, anunciando la victoria de los insurgentes y el 

final de la monarquía. A los lados, vemos esculturas femeninas romanas, una de 

carácter militar, y al centro, una figura de color blanco, que resalta en la escena, que 

probablemente hace alusión a la libertad. A su lado, se encuentra Iturbide de espaldas 

https://revistabicentenario.com.mx/index.php/archivos/de-cuando-hidalgo-e-iturbide-dieron-libertad/


 

 
 

108 

al espectador, pero de frente hacia la multitud que se encuentra celebrando en el 

zócalo, a su derecha, Hidalgo de frente al espectador, señalando la figura militar, 

referente a la lucha armada que él dirigió; mientras tanto, Iturbide señala la figura de 

la libertad, que logró con el acta de independencia.  

En su mayoría, las imágenes que utiliza el Estado y grupos políticos como referencia 

a la nación son: alegorías, escenas históricas, actos heroicos, emblemas nacionales, 

símbolos que expresen unidad y valores nacionales; así como, emblemas basados 

en la pertenencia étnica, el territorio ancestral e imágenes religiosas.  

Durante el primer año del imperio de Iturbide, se comienza una especie de tradición 

cívica y social, de influencia europea, por ejemplo: el uniforme militar, las armas y las 

banderas del ejército. También las celebraciones cívicas, asambleas, teatro, pintura, 

entre otros, reflejan una nueva idea de proyecto nación, en la cual se busca difundir 

en los diferentes grupos sociales las ideas de identidad nación, basadas en colores, 

banderines, símbolos, alegorías, y actos cívicos, con la intención de inculcar 

sentimientos patrióticos en la población.142 

 

Cuadro 7: La plaza de la Ciudad de México el 27 de octubre de 1821. Autor anónimo. 1822, óleo sobre tela, 
Colección Museo Nacional de Historia, INAH. Fuente: Relatos e Historias en México 

 
142 Florescano, loc. cit.  

https://relatosehistorias.mx/numero-vigente/recuerdos-del-zocalo-entrada-del-ejercito-trigarante-la-ciudad-de-mexico-en-1821


 

 
 

109 

 

También, se realizaron diversas alegorías llenas de simbolismos representando a la 

Patria, utilizando la figura femenina, a esta representación se le conoce como la 

Matria. Probablemente se retoma por su relación a la devoción por la Guadalupana, 

y por la Marianne de la Revolución Francesa. Las características raciales de esta 

figura durante el siglo XIX van cambiando a lo largo de las décadas, y esto se puede 

apreciar visualmente en el trabajo de Florescano. Durante la primera mitad del siglo 

XIX, las representaciones de la Matria se inclinan hacia dos modelos: una mujer 

mestiza con características y símbolos indígenas, piel morena, cabello oscuro, 

portando indumentaria como faldellines y capas, atavíos como penachos, plumas y 

collares, flechas, combinando los colores verde, blanco y rojo. Incluso los elementos 

que acompañan esta figura como el cuerno o el cocodrilo, se apegan a la narrativa 

del mestizaje, ideología que buscaba aceptación durante el periodo. 

 

Cuadro 8: La personificación del Imperio Mexicano. Autor desconocido. Principios S. XIX, óleo sobre tela. 
 Fuente: Google Arts & Culture 

https://artsandculture.google.com/asset/alegor%C3%ADa-de-la-patria-ana-mar%C3%ADa-huarte-como-imagen-del-imperio-mexicano-an%C3%B3nimo/AQFf9BRTmwvvgQ?ms=%7B%22x%22%3A0.5%2C%22y%22%3A0.5%2C%22z%22%3A8.372244958707945%2C%22size%22%3A%7B%22width%22%3A3.50253260359226%2C%22height%22%3A1.2375000000000005%7D%7D


 

 
 

110 

La segunda, son representaciones como una mujer criolla, con los mismos elementos 

como el penacho, las plumas, el cuerno, pero de piel blanca y rasgos faciales 

europeos. No obstante, la visualización de la Patria/Matria como una mujer mestiza, 

es muy común en los primeros años del periodo decimonónico, es claro que se busca 

mantener viva la idea del pasado indígena, a través de sus características raciales, 

elemento con el cual la mayoría de los mexicanos se identificaba, y que está 

relacionado al patriotismo criollo que viene de finales del siglo XVIII. Ahora, a partir 

de la segunda mitad de siglo, vemos que la imagen de la mujer mestiza como figura 

representativa de la Patria, va desapareciendo, sustituyéndola por la figura de una 

mujer criolla, blanca, con rasgos europeos y americanos, más que mexicanos.  

La etnicidad, el pasado indígena, la diversidad racial, los elementos simbólicos 

relacionados al periodo prehispánico van a ser opacados y sustituidos por símbolos 

basados en la iconografía francesa, haciendo énfasis en símbolos políticos y 

republicanos dentro de las nuevas alegorías a la República, un elemento iconográfico 

que destaca y sintetiza esta influencia francesa, es el gorro frigio, así como 

representaciones de la patria muy similares a la Marianne francesa.143 

 
143 Ibidem, pp. 151-158. 



 

 
 

111 

 

Cuadro 9: Alegoría de la Constitución de 1857. Petronilo Monroy. Sin fecha, óleo sobre cartón. Museo Nacional 
de Arte. Fuente: MUNAL emuseum 

 
Si prestamos atención a los períodos, así como, a los conceptos de indigenismo y 

mestizaje que describimos en los apartados anteriores, las imágenes de la Patria 

encajan con cada uno. La primera mitad se representa con el indigenismo y una mujer 

con rasgos indígenas, la segunda al mestizaje, con una mujer criolla y rasgos 

occidentales. Estas dos concepciones de identidad, las vemos plasmadas en el arte 

nacional político, a lo largo del siglo.  

Por otro lado, no todas las representaciones o alegorías de la nación se basaron en 

un ideal político, también se desarrolló una vasta producción artística que buscaba 

resaltar la realidad en el país. Después del movimiento de Independencia, los países 

europeos volcaron su atención hacia México, por sus maravillas naturales y diversidad 

cultural. Las selvas, los ríos caudalosos, los desiertos; así como, las costumbres, la 

historia y sus culturas indígenas, provocó que los europeos, especialmente 

https://munal.emuseum.com/objects/1964/


 

 
 

112 

aventureros, intelectuales y artistas, se fascinaran con lo exótico de México, 

características que los hacía diferentes a ellos y sus países.144  

A partir de esto, comienzan a llegar viajeros provenientes de Italia, Alemania, 

Inglaterra, Estados Unidos y Francia a México, que comienzan a interesarse por las 

riquezas, recursos, paisaje, tradiciones, indumentaria y el exotismo de la población, 

creando relatos, pinturas, litografías que representan las escenas populares, 

naturales y los tipos de sociales de la época. Cabe mencionar que, esta producción 

artística también es considerada como parte del arte nacional del siglo XIX. Juana 

Gutiérrez, argumenta que los mexicanos estaban tan acostumbrados a verse a sí 

mismos, que no eran capaces de notar lo diferentes y bellos que eran, es con la 

llegada de los extranjeros, quienes vinieron a hacérselos notar, que comienzan a darle 

valor a sus características únicas y folclóricas, y que les daba esa identidad que tanto 

buscaban. Así comienza a incluirse en el arte nacional este tipo de escenas, paisajes 

y retratos populares, bajo dos corrientes, los artistas extranjeros, y los artistas de la 

Academia de San Carlos.  

 

Cuadro 10: Valle de México. Daniel Thomas Egerton. 1838, óleo sobre tela. Colección. Banco Nacional de 
México. Fuente: Pinterest 

 
144 Gutiérrez Haces, op. cit., p. 27.  

https://mx.pinterest.com/pin/565412928213075414/


 

 
 

113 

 
En la obra de Egerton podemos ver las diferencias con las imágenes anteriores, las 

alegorías, emblemas nacionales, escenas heroicas y las fiestas cívicas. En su paisaje, 

identificamos al territorio, flora, fauna, tipos sociales, vestimenta y una paleta de 

colores vibrante.  

Entre los pintores que comienzan a recrear escenas pictóricas de paisajes mexicanos, 

son William Bullock jr, Moritz Rugendas, Carl Christian Sartorius, Pedro Gualdi, Daniel 

Thomas Egerton y Claudio Linati, el cual inicia con la tradición de los retratos 

costumbristas y los famosos tipos sociales como el Charro, La China Poblana, Los 

Rancheros, entre otros. Su llegada a México, dio inicio a una tendencia pictórica muy 

marcada en la segunda mitad de siglo, la tradición de los retratos, escenas populares, 

dando inicio a la corriente pictórica del costumbrismo.145 

 

Cuadro izquierdo 11: Un matrimonio feliz. Agustín Arrieta. Siglo XIX, óleo sobre lienzo. Colección particular. 
Fuente: Pinterest 

Cuadro derecho 12: Hombre en un pozo. Paz Eguía Lis Salot. 1900, óleo sobre madera. Colección Galería 
Windsor. Foto: Lilia E. López Méndez 

 
145 Ibidem, p. 166. 

https://mx.pinterest.com/pin/101190322850411784/


 

 
 

114 

 
Pero, ¿Cuál era el propósito de estas representaciones populares? O, mejor dicho, 

¿Cómo se representaban? En estas obras podemos apreciar dos cuestiones. El 

primer retrato fue elaborado por un pintor reconocido de la Academia, en el cual 

vemos una idealización marcada del indigenismo y la romantización del mestizaje en 

México. En la obra vemos a una mujer de piel clara, silueta robusta, cabello oscuro, 

un peinado impecable, así como su vestimenta, pulcra, llena de estampados florales 

y color. Ella se encuentra de frente al espectador sentada en el piso, con una mirada 

y semblante serenos. Detrás de ella, se encuentra un hombre sentado en una silla, 

con su mano sobre el hombro de la mujer, haciendo referencia a la complicidad y 

unión entre ellos. El hombre, de piel morena, bigote, cabello oscuro, utiliza un pañuelo 

en su cabeza, porta una camisa blanca y pantalón a rayas. En su mano, sostiene a 

un ave de color negro y amarillo. En el suelo, vemos una variedad de frutas como 

peras, tunas, plátano macho, zapote negro, y sobre la mantilla hay un plato con 

enchiladas. En el vaso de vidrio, probablemente contenga pulque.  

Esta obra es la clara representación de la romantización del mestizaje y la concepción 

del indigenismo en el siglo XIX. Vemos una escena de la vida cotidiana rural, en la 

cual, una china le lleva su almuerzo a su chinaco. No obstante, podrían confundirse 

fácilmente con una pareja de españoles, principalmente por su color de piel, no se 

aprecian rasgos faciales ni raciales, que correspondan a un indígena, en la pareja que 

representa el pintor. Aunque la vestimenta de los personajes es propia de la 

indumentaria típica de una china y un chinaco, la del hombre parece responder a una 

influencia más española que indígena. Otro elemento, es el vaso y el plato, no son de 

barro, son de materiales de occidente. El blanqueamiento, la idealización, el progreso 

y la occidentalización están presentes en una obra, que busca representar a la cultura 

indígena; tendencia común en los pintores de la Academia. También, es importante 



 

 
 

115 

mencionar que el concepto de la obra es bueno y conveniente para esos grupos, pero 

la representación no corresponde a la realidad de los indígenas.  

En la segunda obra, elaborada por una pintora de la Academia a finales del siglo, 

vemos un retrato popular, que es clara la diferencia en la representación del indígena. 

Si bien, la vestimenta es pulcra, nueva, y casi perfecta para ser un trabajador de 

hacienda, sus rasgos físicos y su racialidad, corresponde a un hombre indígena, se 

dramatiza e idealiza la figura de un trabajador de hacienda, pero se mantiene la 

esencia del indigenismo. Su piel es morena y su cabello negro azabache, su bigote 

esta crespado, su nariz es larga y prominente. Incluso su postura y semblante es 

tímido, incluso algo sumiso. Con esta comparación, no pretendo destacar el trabajo 

de la pintora, no obstante, es clara la educación e ideología de la Academia de San 

Carlos en sus pintores hombres y la proyección nacional que buscan difundir.  

En la segunda mitad del siglo se mantuvo viva la antigua propensión de los mexicanos 
por retratarse a sí mismos, de tal suerte que su cultivo fructificó en dos vertientes. Se 
continuaron imprimiendo obras dedicadas al paisaje, monumentos, ciudades e 
indumentaria, y por otro lado retratar a los personajes populares inmersos en el 
paisaje considerado típico de México, acompañados con los símbolos que identifican 
al mexicano, como el nopal, los volcanes, la bandera o bailes…a partir de esto surgen 
los tipos mexicanos que tuvieron proyección nacional y larga vida en el imaginario 
colectivo, como la china, el charro, el lépero, el aguador, el arriero, el ranchero, la 
vendedora de aguas frescas, etc, definiendo así los arquetipos del mexicano que 
están inmersos en el paisaje nacional y contribuyen a definir la identidad de los 
sectores populares urbanos y una identidad propia.146 
 

Florescano afirma que estos pintores, así como la tendencia de retratos populares y 

la proyección nacional del periodo, tenían como propósito definir los arquetipos del 

mexicano, así como contribuir a definir la identidad de los sectores populares urbanos 

y una identidad propia. Sin embargo, creo que es importante cuestionar este 

planteamiento, y analizar si de verdad se pretende definir al mexicano, o más bien se 

 
146 Ibidem, pp. 174-176. 



 

 
 

116 

busca blanquear al indio, así como, si es verdad que esta proyección nacional a través 

del arte estaba definiendo la identidad de los sectores populares urbanos, 

modificando sus rasgos, costumbres y cotidianidad, por una identidad blanca, pulcra, 

serena y similar a la criolla. Al contrario, pienso que la identidad propia de los sectores 

urbanos, se difumina e idealiza en el arte nacional, es decir, se elimina. Lo que ocurre 

es una construcción de un ideal de identidad para el mexicano y la erradicación de 

los rasgos indígenas.  

Ahora bien, situados en la segunda mitad de siglo, otro eje temático de las imágenes 

colectivas que conforman la identidad de una nación, fue la pintura de historia laica. 

En la cual, se representaban los relatos y hechos del pasado, que darían forma a los 

discursos nacionales del siglo XIX, desplazando a la pintura de historia religiosa; 

convirtiéndose en el género principal, y centro de la vida artística e intelectual, con el 

apoyo y protección del Estado, como su mayor difusor.147 Recordemos que, 

Hobsbawm menciona la continuidad histórica como parte del proceso de 

consolidación de una nación, y que en este caso se difunde a través del arte de la 

Academia; lo importante era transmitir un mensaje de moralidad o valor social que 

sirviera a los propósitos políticos e ideológicos de los grupos de poder. Este eje 

temático era pintado exclusivamente por los hombres en la Academia en México, 

principalmente, porque las obras eran elaboradas con un fuerte contenido temático e 

histórico, para ello se debía tener una vasta educación y formación en las artes. 

Asimismo, para lograr una obra de esta magnitud y calidad, el artista debe tener 

conocimiento del cuerpo humano masculino, así como de dibujo anatómico, materia 

que las alumnas de dibujo no podían tomar por su condición de mujeres.148  

 
147 Pérez Vejo, op. cit., p. 14.  
148 Cortina, loc. cit.  



 

 
 

117 

En la jerarquía de la pintura de Academia, los cuadros de historia eran los más 

importantes y tenían mayor reconocimiento, por debajo de ellos se encontraban los 

retratos históricos, los retratos particulares; los cuadros de trajes y costumbres, los 

cuadros de carácter, los paisajes y las naturalezas muertas.149 

 

Cuadro 13: El descubrimiento del pulque. José María Obregón. Siglo XIX, óleo sobre tela. Colección. Banco 
Nacional de México. Fuente: MUNAL emuseum 

 
El pintor mexicano de la Academia de San Carlos, ejecuta una obra pictórica en la 

cual podemos identificar algunos elementos que hacen referencia a la nación, según 

los autores que hemos mencionado. Vemos la representación de una escena narrada 

por el historiador indígena Fernando de Alva de Ixtlixóchitl, en donde Xóchitl hija de 

Papantzin, le lleva pulque al Topiltzin, gobernante de Tula; quien está sentado en su 

trono y acompañado de su senado.150 En esta obra podemos observar un elemento 

significativo de identidad mexicana, relacionado a la gastronomía prehispánica, el 

 
149 Pérez Vejo, op. cit., p. 15. 
150 El descubrimiento del pulque, en Google arts and Culture, [en línea], 
https://artsandculture.google.com/asset/el-descubrimiento-del-pulque-an%C3%B3nimo-
mexicano/8AH8qZDJbor2NQ?hl=es , fecha de consulta: 26 de agosto 2025. 

https://munal.emuseum.com/objects/665/el-descubrimiento-del-pulque?ctx=90227bd7-6a35-4f29-ae93-648b860e6e29&idx=4
https://artsandculture.google.com/asset/el-descubrimiento-del-pulque-an%C3%B3nimo-mexicano/8AH8qZDJbor2NQ?hl=es
https://artsandculture.google.com/asset/el-descubrimiento-del-pulque-an%C3%B3nimo-mexicano/8AH8qZDJbor2NQ?hl=es


 

 
 

118 

pulque. Además, identificamos simbólicamente el honor del monarca en su trono, la 

fidelidad de su senado, el respeto de su pueblo, y la sabiduría de los huehuetlatolli. 

Recordemos que, según Hobsbawm, en la tradición inventada de las naciones 

emergentes, hay elementos simbólicos que buscan inculcar valores cívicos, 

conectando con el pasado, en este caso, la historia prehispánica. Esta continuidad 

histórica busca recrear escenas para el imaginario colectivo, de semi ficción a través 

de la presencia de antiguos materiales, en la obra identificamos el pulque, como 

elemento identitario de la cultura mexicana.  

Es importante señalar que las mujeres podían ejecutar obras en esta jerarquía a partir 

de los retratos particulares hacia abajo, hasta las naturalezas muertas, consideradas 

como el nivel inferior en la pintura. Hay excepciones como Pilar de Hidalga, que pinta 

una escena histórica de la mitología griega, copia de una obra renacentista de Guido 

Reni, en donde representa a Aurora, diosa del amanecer, quien porta una túnica 

blanca con telas doradas, que dirige el carro de Apolo, rodeados de una cadena de 

horas femeninas, con el objetivo de llevar la luz a la tierra.  

 

Cuadro 14: El carro del Sol. Pilar de la Hidalga. Sin fecha. Museo de San Carlos. Fuente: Wikipedia 

https://es.wikipedia.org/wiki/Pilar_de_la_Hidalga#/media/Archivo:El_carro_del_Sol_-_siglo_XIX_-_Pilar_de_la_Hidalga.jpg


 

 
 

119 

Esta práctica en el ámbito artístico relacionada con el género, se pudo generar por 

diversas ideologías, pero la principal era la capacidad artística del hombre, por encima 

de la mujer. La habilidad de un artista al pintar una escena histórica, significaba una 

gran capacidad y talento como pintor, ya que se consideraba que en este género 

estaban presentes todos los otros géneros: retratos, paisajes, naturalezas muertas, 

costumbres; pero lo más complejo era la composición y la capacidad de transmitir 

ideas, algo que los demás géneros no cumplían, al ser solo copias de la realidad. Y, 

que, en la mayoría del siglo XIX, se creía que únicamente los hombres tenían esta 

capacidad. De esta forma, en el período decimonónico se desarrolla un fenómeno 

político ideológico, en el que la pintura nacional, es decir, la pintura de historia laica, 

se convierte en la nueva forma hegemónica de identidad colectiva y de legitimación 

del poder. Asimismo, la función social del arte decimonónico, era crear una obra que 

transmitiera los valores sociales de la época, para formar la moral de la sociedad.151 

Esta idea de jerarquía en la pintura, se convierte en la base del arte nacional político 

en México; se practicaba en las academias, se presentaba en las mejores 

exposiciones, con el apoyo y protección del Estado. Esta situación político-cultural 

aleja totalmente las obras de las pintoras del arte nacional político, en el México del 

siglo XIX. Sus ejes temáticos eran retratos, interiores, religión, paisaje y naturalezas 

muertas, géneros menores que no mostraban su condición como 'artistas', según los 

parámetros del siglo XIX. En el capítulo tres se pretende demostrar lo contrario.  

  

 
151 Ibidem, p. 15-16. 



 

 
 

120 

PARTE II 

CLASIFICACIÓN, ANÁLISIS E INTERPRETACIÓN DE OBRAS DE LAS 
PINTORAS DECIMONÓNICAS 

 

La mujer mexicana, adicta por naturaleza a lo bello y a lo grande, 

ha llegado en su mayor parte a un grado bastante elevado de ilustración, 

y necesita por lo mismo un campo donde pueda ensanchar  

sus conocimientos y darlos a luz, 

haciéndolos extensivos a su sexo en general, 

a fin de que se levante a la altura de la sociedad en que vive 

y de la época que representa. 

 

Laureana Wright 

 

 

Fotografía 2: Retrato de Carlota Camacho. Prof. Baussler. 1893.  Archivo Fotográfico Manuel Toussaint, 
IIE,UNAM. Fuente: Gaceta UNAM 

 

  

https://www.gaceta.unam.mx/en-la-cazadora-fusiono-el-retrato-con-el-del-paisaje-y-creo-una-alegoria-nacional/


 

 
 

121 

CAPÍTULO III  

III.- EL NACIONALISMO COTIDIANO 

En este capítulo se crea una muestra y análisis de las obras partiendo de una 

clasificación por décadas y temáticas con un total de 68 obras. Se realiza una 

clasificación cronológica en tablas por décadas, articulando contexto y formación 

académica destacando a sus maestros. Después, se elabora una categorización por 

temáticas como: religión, vida cotidiana y paisajes; cada eje temático se analiza a 

partir de sus elementos visuales, simbología y relación con discursos de identidad 

nacional, clase social y género. Partiendo de esta clasificación se desarrolla un 

análisis e interpretación de las imágenes tomando en cuenta elementos visuales 

religiosos, cotidianos, entorno social y doméstico femenino burgués y popular, 

retratos, bodegones, paisajes urbanos y rurales, así como colores, forma y estilos 

relacionados a las corrientes artísticas: romanticismo y costumbrismo. Al mismo 

tiempo se realiza un análisis comparativo en su mayoría con los maestros varones de 

las artistas, pero también con artistas contemporáneos mexicanos y europeos, esto 

con la intención de resaltar las diferencias en la mirada y arte femenino. Todo ello 

dentro del enfoque de culturas visuales propio de la historia social del arte. 

Con esto, en las reflexiones y conclusiones se busca realizar una interpretación 

crítica, tanto del discurso visual y político como de la idea de nación. Tomando en 

cuenta el discurso nacionalista que construyen las pintoras decimonónicas y como se 

desarrolla su papel en la historia del arte en el siglo XIX, que supuestamente es 

dominada por los hombres de la época. Con esta metodología se pretende articular 

el estudio de la imagen con el contexto histórico, los estudios de género e historia del 

arte, para poder reconstruir la idea de nación, arte y mujer en el siglo XIX.  

 



 

 
 

122 

3.1 Clasificación por décadas y categorías generales  

En las clasificaciones que se elaboran en este apartado se aplica una combinación 

de metodologías como clasificación de las obras pertenecientes a la producción 

femenina del siglo XIX. Cabe aclarar, que las obras que integré en las siguientes 

tablas no reflejan la producción total de las pinturas decimonónicas, son más bien una 

selección de obras de diferentes categorías como muestra del trabajo general de cada 

una de las pintoras. Es muy importante señalar que las 68 obras que se presentan en 

esta clasificación no son el número total de la producción pictórica femenina en el 

siglo XXI, la obras se seleccionaron de acuerdo a diferentes parámetros: se 

descartaron obras por repetición de temáticas, un ejemplo son las obras de las 

paisajistas de final de siglo, de las cuales se tomaron en cuenta las más 

representativas, las que tenían mayor calidad visual e información, otro ,son los 

bodegones, se retoman los de mejor calidad visual para identificar sus elementos 

visuales; se descartaron obras que eran copias de otros artistas y obras que no tenían 

relación con el tema de nacionalismo, que en conjunto eran muy pocas,  esto con el 

fin de sintetizar la muestra para la investigación. Esto no quiere decir que las obras 

se seleccionaron con la intención de hacerlas encajar con el tema de nación, la 

mayoría de las obras mantienen los mismos ejes temáticos, así como elementos 

visuales que nos refieren al nacionalismo.  

Esta clasificación categoriza la producción artística en décadas desde 1790 hasta 

1910, señalando en cada periodo un breve contexto de la situación política en México. 

A partir de eso, pude identificar la década con mayor producción de obras, cuáles son 

los temas o categorías que predominan, así como el aumento de la producción 

pictórica femenina en el ámbito artístico. También se busca identificar los discursos 

que las pintoras plasmaron en sus obras relacionados a la época y periodo político, 



 

 
 

123 

así como resaltar a las pintoras que tuvieron una mayor producción cultural a lo largo 

del siglo XIX. 

Partiendo de esto, se presenta una clasificación que realicé a partir de temas, por 

ejemplo: bodegones, retratos, tipos sociales, paisaje, arquitectura religiosa, interiores, 

escenas hogareñas, vida cotidiana y religiosa, para posteriormente realizar la 

descripción de cada una y así comenzar con la interpretación, basándonos en la 

década, periodo político, pintora y discurso nacionalista, partiendo de las definiciones 

y conceptos de diferentes autores y autoras, relacionado con el nacionalismo 

mexicano decimonónico. De esta forma se podrá interpretar el significado o discurso 

de la producción femenina y analizar si está relacionado al nacionalismo o pretenden 

reflejar otra postura. 

Tabla 1. Producción de obras por período. Elaborada por Lilia Estefanía López Méndez 

Producción artística de las pintoras mexicanas del siglo XIX 

Década Pintora Período Maestro Temas Producción total década 

1790 Guadalupe 
Moncada y Berrio 

Nueva España Goya Religión (1) 1 
predomina religión 

Rosa Cruz de la 
Espada 

No hay registro Vida cotidiana (1) 

1800 -- -- -- -- sin producción 

1810 -- -- -- -- sin producción 

1820 Juliana de 
Azcárate 

Presidente 
Guadalupe Victoria 
“Nación Mexicana” 
Liberal y popular 

No hay registro Religión (1) 1 
predomina religión 

1830 -- -- -- -- sin producción 

1840 Josefa Sanromán Segunda República 
Federal 1846 
Guerra con EUA 
Pérdida territorio 
1848 

Pelegrín Clavé Vida cotidiana (2) 
Paisaje (1) 

5 
predomina vida cotidiana 

Juliana 
Sanromán 

Pelegrín Clavé Vida cotidiana (1) 
Paisaje (1) 



 

 
 

124 

1850 Juliana 
Sanromán 

Centralismo 
Dictadura de Santa 
Anna 1853 
 
Leyes de Reforma 
1854 
 
Constitución 
Mexicana y Guerra 
de Reforma 1857 
 
Alternancia entre 
liberal y 
conservador 

Pelegrín Clavé Vida cotidiana (1) 9 
predominan retratos 

Guadalupe Rul y 
Azcárate 

 Vida cotidiana (2) 
 

Pilar de la 
Hidalga 

Pelegrín Clavé Religión (1) 

Josefa Sanromán Pelegrín Clavé Vida cotidiana (1) 

Paz Cervantes Edouard Pingret Vida cotidiana (1) 

Ángela Icaza Miguel Mata 
Pelegrín Clavé 
 

Vida cotidiana (2) 

1860 María de Jesús 
Cortina Icaza 

Gobierno liberal de 
Benito Juárez 1861 
Indigenismo 
Criollismo 
Predomina 
influencia 
europea y 
americana 
 
Segundo Imperio 
Mexicano de 
Maximiliano 
Habsburgo 
 
República 
Restaurada  
Benito Juárez 1867 
Racismo 
Blanqueamiento 
racial 
Mestizofilia 

 Vida cotidiana (1) 7 
predominan los retratos y 
bodegones  
 
Josefa Sanromán 
mantiene mayor 
producción con 3 obras  

Josefa Sanromán Pelegrín Clavé Vida cotidiana (3) 

Pilar de la 
Hidalga 

Pelegrín Clavé Vida cotidiana (1) 
Religión (1) 

Guadalupe 
Carpio 

Miguel Mata 
 
Rafael Flores 

Vida cotidiana (1) 

1870 Pilar de la 
Hidalga 

Porfiriato 1876 
 
Modelo Francés 
Mestizofilia 
Blanqueamiento 
racial 
Racismo 
Represión 
Violencia hacia 
indígenas 

Pelegrín Clavé 
Ramón Sagredo 
(copias) 

Vida cotidiana (1) 
 

2 
escenas naturalistas 

Julia Escalante Rafael Flores Paisaje (1) 

1880 Pilar de la 
Hidalga 

Pelegrín Clavé Vida cotidiana (1) 
Religión (1) 

13 
predominan los retratos y 
bodegones 
 
Luz Osorio con 5 obras y 
Eulalia Lucio con 4 obras 
mantienen mayor 
producción 

Luz Osorio Francisco 
Morales 

Vida cotidiana (4) 
Religión (1) 

Julia Escalante Rafael Flores  Vida cotidiana (1) 

Eulalia Lucio No se sabe. 
Edouard Pingret 
copias. 
Clavé y Vilar 

Vida cotidiana (4) 

1890 Natalia Leal Padre Gonzalo 
Carrasco 

Vida cotidiana (1) 22 
Período de mayor 



 

 
 

125 

Dolores Soto 
Madariaga 

José María 
Velasco 

Paisaje (4) producción 
 
predomina el paisaje y 
los retratos 
 
Carmela Duarte con 5 
obras y Dolores Soto con 
4 obras mantienen la 
mayor producción 

Maria Romana 
Cañedo y 
Olaguibel 

Padre Gonzalo 
Carrasco 

Paisaje (1) 

Carlota Camacho José Salomé 
Pina 
 
José María 
Velasco 
 
Luis S. Campa 

Paisaje (2) 
Vida cotidiana (1) 

Otilia Rodríguez  José María 
Velasco 

Paisaje (1) 

Carmela Duarte 1887 estudia 
pintura en 
Academia de 
arte en Roma 
Carlo Dolci 
(copias) 

Vida cotidiana (3) 
Religión (2) 

Pilar de la 
Hidalga 

Pelegrín Clavé Vida cotidiana (2) 

María E. Ibarrola   Paisaje (1) 

Merced Zamora José María 
Velasco 

Paisaje (3) 

Guadalupe 
Velasco 

José María 
Velasco 

Paisaje (1) 

1900 Paz Eguía Lis 
Salot 

José Salomé 
Pina 
Eduardo 
Chicharro 
Carlo Dolci 
(copias) 

Vida cotidiana (2) 7  
predominan los retratos 
de tipos sociales y 
paisajes mexicanos 
 
Otilia Rodríguez con 5 
obras es la pintora con 
mayor producción Otilia Rodríguez José María 

Velasco 
Vida cotidiana (1) 
Paisaje (4) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 
 

126 

Gráfico 1. Producción total de obras femeninas durante las décadas de 1790 hasta 1910. Elaborado por Lilia 
Estefanía López Méndez 

 
De acuerdo al gráfico 1, de 1840 a 1860 inicia la actividad artística de las pintoras 

decimonónicas de forma consistente y continua, a diferencia de 1790 y 1820, dentro 

de este periodo se mantiene su producción pictórica, predominando los temas como 

vida cotidiana, retratos y bodegones, la pintora con un mayor número de obras fue 

Josefa Sanromán y el maestro con mayor número de discípulas fue Pelgrín Clavé. De 

1880 a 1890 hay un aumento notable en la producción de las pintoras, predominando 

los temas como los retratos, bodegones y paisajes, las pintoras con mayor 

permanencia en el ámbito fueron Luz Osorio, Eulalia Lucio, Carmela Duarte y Dolores 

Soto. A pesar de que, durante este periodo, uno los mentores más destacados y quien 

influenció más en su estilo, fue José María Velasco, el pintor Pelegrín Clavé mantiene 

su directriz e influencia tanto en la Academia como en la mentoría de las alumnas. 

Por último, en la década de 1900 disminuyó la actividad pictórica de las artistas, 

predominando temas de paisaje y retratos sociales, Otilia Rodríguez se mantiene 

como la pintora con mayor producción de obras. La República Restaurada y el 

Porfiriato son los periodos en donde vemos un avance y desarrollo notable en la 

producción pictórica de las artistas del siglo XIX.  



 

 
 

127 

Tabla 2. Producción artística femenina de 1790 a 1820. Elaborada por Lilia Estefanía López Méndez 

 

 

Guadalupe Moncada y Berrio. La Guadalupana 1798  Juliana de Azcarate. Sagrada Familia 1824 

 

Partiendo de la tabla 1 y 2 podemos identificar lo siguiente: durante las décadas que 

van de 1790 hasta 1824 la producción de las pintoras decimonónicas fue escasa, con 

obras de Guadalupe Moncada y Berrio, Rosa de la Cruz de la Espada y Juliana 

Azcárate. Durante los períodos del virreinato y los inicios de la nueva nación mexicana 

liderada por el presidente Guadalupe Victoria, bajo un gobierno liberal y popular, 

notamos una marcada producción de carácter religioso con obras como La Sagrada 

Familia en 1824, momento en el que México mantuvo parámetros religiosos muy 

fuertes que buscaban consolidar la unión social, así como la conformación de una 

identidad nacional.152 Sin embargo, es muy apresurado e insistente interpretar que la 

autora lo hacía bajo esta influencia, probablemente la religiosidad se mantenía desde 

la época virreinal, más que de una identidad nacional mexicana. Lo que es indiscutible 

es la presencia del símbolo más representativo de la religión y el movimiento criollo 

de Independencia, la Virgen de Guadalupe en la obra de Moncada y Berrio, la cual se 

analizará más a fondo en la interpretación.153 

 
152 Nieto, loc. cit.  
153 Para una reflexión profunda sobre la figura de la Virgen de Guadalupe en la historia de México, 
ver: Edmundo O´Gorman, Destierro de sombras. Luz en el origen de la imagen y culto de Nuestra 
Señora de Guadalupe del Tepeyac, México, UNAM/IIH, 2019, (Historia Novohispana, 36). 



 

 
 

128 

Por el momento, en la década de 1830 aún no tenemos registro de producción 

femenina, para incluir en esta investigación, probablemente la nula producción se 

debe a que a pesar que la institución se mantuvo de pie durante la guerra y 

consumación de independencia, en la década de los treinta se generó una breve crisis 

económica, así como múltiples cambios de directores desde 1833, con Jacobo 

Villaurrutia, José Nicolás Maniau, Mariano Sánchez Mora, Javier Echeverría154, 

acontecimiento que pudo afectar la formación y actividad artística de las mujeres.  

 

Tabla 3. Producción artística femenina de 1840. Elaborada por Lilia Estefanía López Méndez 

 

    

Josefa Sanromán. 
Frutero con Frutas. 
1848. 

Josefa Sanromán. 
Jarrón con flores. 
1848. 

Josefa Sanromán. 
Interior de un 
convento. 1848. 

Juliana Sanromán. 
Interior de convento 
de dieguinos. 1849 

Josefa Sanromán. 
Estudio de una artista. 
1849. 

 

Partiendo de 1840 comenzamos a notar una producción artística constante de las 

hermanas Sanromán, quienes se desarrollaron durante el periodo de la Segunda 

República Federal que comenzó en 1846 y en la que sucedieron acontecimientos 

como la guerra con Estados Unidos, la pérdida de territorio mexicano y una economía 

en bancarrota. Durante este período se nota una fuerte intención de construir una 

identidad nacional a causa o por causa de las derrotas con países extranjeros, pérdida 

de territorio, crisis económica, conflictos sociales y políticos, de la mano con el 

 
154  Eduardo Báez Macías, “Historia de la Academia de Bellas Artes de San Carlos (1781-1910)”, 
tesis de doctorado, Universidad Nacional Autónoma de México, Facultad de filosofía y letras, 2002, 
pp. 45-47.  



 

 
 

129 

nacimiento del nuevo Estado Mexicano.155 La producción artística de Josefa y Juliana 

en esta muestra se compone de cinco obras, con escenas de la vida cotidiana 

relacionadas al 'ámbito doméstico',156 bodegones, así como representaciones de la 

cotidianidad en conventos como espacios religiosos, exaltando la arquitectura y la 

religiosidad, y por último un autorretrato de Josefa representando su quehacer como 

pintora. Una de las influencias en el arte de estas pintoras fue su maestro, el español 

Pelegrín Clavé, quien implementó en la academia de San Carlos el estilo o la llamada 

escuela de Clavé, bajo un academicismo neoclasicista que dominaba en la academia 

de San Lucas, pintura a base de la práctica, el ejercicio pictórico, composiciones bien 

estructuradas, colorido equilibrado, y una impecable técnica de dibujo que solo se 

lograba con la formación en las academias y el estudio de las ambientaciones, para 

Clavé lo más esencial en la pintura era el dibujo y la composición. Otra aportación del 

maestro al estilo de las Sanromán y sus demás discípulas, fue la 'moderna escuela 

romana' la cual consiste en aplicar tintes románticos con sentimentalismo y religiosa 

candorosidad157. Esta influencia y estilo se ve plasmada en las obras pictóricas de la 

mayoría de las discípulas del maestro Clavé, principalmente en las hermanas 

Sanromán. A diferencia de las décadas anteriores, a partir de este conjunto podemos 

retomar más elementos para el análisis de un posible discurso de identidad nacional, 

partiendo de la religión y la cotidianidad.  

 
155 Josefina Zoraida Vázquez, “Los primeros tropiezos”, en Daniel Cosío Villegas (Coord.), Historia 
General de México, Tomo 2, México, El Colegio de México, 1976, pp. 735-803.  
156 Cabe destacar que estas obras de las pintoras, en especial del siglo XIX, se relacionan con el hogar 
y la domesticidad. Sin embargo en Europa se mantuvo una producción artística de bodegones, 
pintados por hombres, de los cuales se consideraba la técnica y composición, no se ligaba a la 
domesticidad o al hogar. 
157 Ibidem,  p. 120. 



 

 
 

130 

Tabla 4. Producción artística femenina de 1850. Elaborada por Lilia Estefanía López Méndez 

 

 

   

Juliana Sanromán. 
Sala de Música. 1850. 

Guadalupe Rul y 
Azcárate. Frutero. 
1850. 

Guadalupe Rul. 
Bodegón con canasta. 
Plato con frutas y 
flores. 1850. 

Josefa Sanromán. 
Retrato de dama. 
1850. 

Ángela Icaza. 
Enajenada. 1850. 

     

Ángela Icaza. Retrato 
del emperador 
Agustín de Iturbide. 
1855. 

Retrato de Virgen. 
Pilar de la Hidalga 
García. 1850 

Retrato de una niña. 
Paz Cervantes. 1853. 

Josefa Sanromán. La 
convalecencia.1854.  

 

Hacia mediados del siglo, aumentaron las obras a nueve, de las cuales predominaron 

los retratos de las pintoras Juliana y Josefa Sanromán desde inicios de la década, 

Guadalupe Rul y Azcárate, Paz Cervantes y Ángela Icaza se unieron a la producción 

cultural, bajo la instrucción de los maestros Pelegrín Clavé, Edouard Pingret y el 

mexicano Miguel Mata, todos activos en la Academia de San Carlos, ejerciendo una 

clara influencia en las pintoras en la producción de retratos. Este conjunto de obras 

presenta una mezcla de escenas cotidianas con referentes románticos en interiores, 

como los espacios íntimos de las hermanas Sanromán, representaciones de tipos 

sociales ligados a la sociedad burguesa y política mexicana como el retrato del 

emperador Agustín de Iturbide, retratos religiosos llenos de emotividad, dolor y 

sensibilidad con la figura de la Virgen de los Dolores, y bodegones que recrean 

escenas de los hogares mexicanos. 



 

 
 

131 

Esta producción se ejecutó en un contexto histórico de las alternancias de gobierno 

como el Centralista con la dictadura de Santa Anna en 1853, la promulgación de las 

Leyes de Reforma y la Constitución Mexicana, culminando con la Guerra de Reforma 

y el predominio del liberalismo mexicano. La identidad nacional tambaleó durante 

estas décadas debido a tantos conflictos dentro de la política mexicana y una nula 

unión entre mexicanos. Sin embargo, en el ámbito artístico, el proyecto de identidad 

nacional se mantenía vigente en la Academia, y a partir de esta muestra se pueden 

interpretar diferentes perspectivas y apuestas hacia un nacionalismo bajo la mirada 

femenina, con tintes románticos, íntimos y cotidianos.158  

 

Tabla 5. Producción artística femenina de 1860. Elaborada por Lilia Estefanía López Méndez.  

    

María de Jesús Cortina. 
Bodegón. 1860.70. 

Josefa Sanromán. Bodegón 
con cabrito, cazos de cobre, 
jarrón de talavera y 
chichicuilotes. 1861. 

Escena de establo 
(borregos). Pilar de la 
Hidalga García. 1863. 

Josefa Sanromán. Retrato 
de Carlos Haghenbeck. 
1863.  

    

Josefa Sanromán. Retrato 
de María de Jesús 
Haghenbeck. 1863. 

Dolorosa al pie de la cruz. 
Pilar de la Hidalga García. 
1865.  

Guadalupe Carpio. 
Autorretrato con familia. 
1865. 

 

 
158 Esther Acevedo et al., Hacia otra historia del arte en México, de la estructuración colonial a la 
exigencia nacional (1780-1860), México, Arte e Imagen, 2001. 



 

 
 

132 

 

A partir de 1860 vemos que se mantuvo la producción de obras femeninas con un 

total de 7, integrándose pintoras como María de Jesús Cortina Icaza, y Guadalupe 

Carpio, manteniendo su actividad las artistas Josefa Sanromán y Pilar de la Hidalga. 

Al grupo de mentores se unió el mexicano Rafael Flores. En los temas siguieron 

predominando los retratos de Sanromán y Carpio, así como bodegones, escenas 

religiosas, obedeciendo la corriente romántica y academicista de los maestros de San 

Carlos, con la peculiaridad de las escenas de establo de Pilar de la Hidalga. También 

cabe mencionar que la artista Josefa Sanromán mantuvo su actividad como pintora 

desde la década de los cuarenta, reflejando fielmente las tendencias hacia el retrato 

y el bodegón. Categorías que en dicha época no obedecían a una narrativa nacional 

ejecutada por los pintores, pero sí, a una identidad social que seguía manteniendo 

ciertos elementos de la aristocracia virreinal y de la burguesía mexicana.159  

Esta dinámica ideológica y artística se desenvolvió bajo el gobierno liberal de Benito 

Juárez a partir de 1861, aparentemente indigenista, pero como se planteó en el 

capítulo anterior, tanto el indigenismo y el mestizaje obedecían a un blanqueamiento 

ideológico y racial, con influencias norteamericanas y francesas, que en 1864 se 

fortalecen con el Segundo Imperio de Maximiliano de Habsburgo de carácter liberal, 

que culminó en 1867 con la nueva República Restaurada de Juárez, bajo parámetros 

racistas, de blanqueamiento racial y mestizofilia.160 

  

 
159 Acevedo, loc. cit.  
160 Basave, loc. cit.  



 

 
 

133 

Tabla 6. Producción artística femenina de 1870. Elaborada por Lilia Estefanía López Méndez. 

  

Pilar de la Hidalga. Naturaleza muerta. 1870. Julia Escalante. Paisaje con la Iglesia de San Juan de 
Tacubaya. 1877. 

 

En 1870 la producción de las artistas bajó notablemente con dos obras para esta 

muestra. En general hubo poca actividad, sin embargo, a partir de esta década 

comenzó un nuevo giro en el estilo, corriente artística e ideológica que se comenzó a 

reflejar en los discursos visuales de la academia, el Costumbrismo. Pilar de la Hidalga 

y Julia Escalante tienen dos obras, un bodegón y un paisaje, bajo la tutela de Clavé y 

Flores, así como la influencia de artistas como Ramón Sagredo.161 

 

Tabla 7. Producción artística femenina de 1880. Elaborada por Lilia Estefanía López Méndez.  

     

Natalia Leal. Jarrón 
de Talavera poblana 
con amapolas. 1880. 

Pilar de la Hidalga. 
Sagrado corazón. 
1880. 

Luz Osorio. Una 
virgen cristiana. 1880. 

Luz Osorio. La 
papanteca. 1880. 

Julia Escalante. 
Establo con borregos. 
1881.  

 
161 Cortina, op. cit., pp. 25-85.  



 

 
 

134 

 

 

   

Eulalia Lucio. Cuadros 
con objetos para 
bordar. 1884. 

Eulalia Lucio. Cuadrito 
de comedor. 1884. 

Luz Osorio. Retrato 
de una dama. 1885. 

Luz Osorio. Estudio 
para retrato de niña. 
1885. 

Luz Osorio. David. 
1885. 

     

Eulalia Lucio. 
Bodegón con frutas, 
sandía y huevo. 1886. 

Pilar de la Hidalga. 
Retrato de Dama. 
1886. 

Eulalia Lucio. 
Naturaleza muerta. 
1889. 

  

 

En 1880 se comienza a notar un aumento notable en la producción de las pintoras 

con trece obras en esta muestra, manteniendo los retratos y bodegones como 

temáticas principales. A este grupo se unieron las pintoras Luz Osorio con sus obras 

relacionadas a los tipos sociales, en los cuales se comienza a notar una diversidad 

racial, en su obra la Papanteca, David y los retratos de dos mestizas, se destacaron 

los colores principalmente en el tono de piel morena, así como la presencia de un 

grupo social muy distinto al que se presentaba en la mayoría de los retratos de 1860 

hacia atrás, así como sus obras de los héroes de la Independencia Morelos y el cura 

Hidalgo. Por otro lado, Eulalia Lucio con sus característicos bodegones y naturalezas 

muertas, los cuales se convirtieron en una temática representativa del periodo, de una 

identidad colectiva, popular, que parte de la cotidianidad y que, como se planteó en 

el capítulo anterior, podemos relacionarlo al protonacionalismo. Ambas pintoras 

pueden ser dos referentes muy importantes de la época en cuanto identidad y nación, 



 

 
 

135 

con una tendencia más costumbrista, así como las hermanas Sanromán lo hicieron 

en las primeras décadas del siglo, son sus escenas de vida cotidiana burguesa, 

religiosa y una tendencia más romántica. A la producción de los años de 1880 se 

unieron Pilar de la Hidalga con un retrato social, otro religioso, y Julia Escalante con 

una escena de establo. Esta directriz probablemente se debió a los cambios en la 

Academia de San Carlos162 y sus maestros Francisco Morales de Luz Osorio, Rafael 

Flores de Julia Escalante, aunque Pelegrín Clavé se mantuvo como mentor de Pilar 

de la Hidalga, y Edouard Pingret, Clavé y Vilar de Eulalia Lucio. Sin embargo, la 

influencia en el arte en esas décadas denota un arte más social y menos burgués, al 

menos en los retratos. 

Al ver este conjunto de obras se percibe un costumbrismo más marcado y definido, 

así como la intención de reflejar una identidad social y popular. Como se mencionó 

antes, en el México porfirista se vivió una época que se rigió bajo un modelo francés, 

eurocentrista, con la mestizofilia como ideología predominante, se continuó con la 

intención de un blanqueamiento racial e ideológico, así como la presencia de 

revueltas indígenas, represión y violencia hacia esos grupos.163  

Asimismo, a pesar de los conflictos sociales que se vivían en el México decimonónico 

como se analizó en el gráfico 1, la producción más alta de las mujeres pintoras fue en 

la época porfirista, en las décadas de 1880 y 1890, añádase a esto su ingreso como 

alumnas de la academia, así como el aumento de reconocimientos por parte del 

gobierno, con medallas y becas164 y como plantea Silvia Arrom165 el desarrollo 

paulatino de las mujeres durante el siglo XIX, nos deja claro que el último tercio de 

 
162 Báez, loc. cit.  
163 Basave, loc. cit.  
164 Illán, loc. cit.  
165 Arrom, loc. cit.  



 

 
 

136 

siglo fue un periodo significativo para las pintoras decimonónicas en México, a pesar 

de su condición de sexo bello y minoría social.  

Tabla 8. Producción artística femenina de 1890. Elaborada por Lilia Estefanía López Méndez. 

     

Carlota Camacho. 
Paisaje. 1890-1900. 

Dolores Soto. 
Peñasco. 1890-1900. 

Dolores Soto. La 
fábrica de papel Peña 
pobre Tlalpan.1890. 

Otilia Rodríguez. La 
vecindad. 1890. 

María Cañedo. Iglesia 
de San Sebastián 
Mártir. 1890-1900. 

     

Carmela Duarte. 
Autorretrato. 1890. 

Pilar de la Hidalga 
García. La mendiga. 
1891. 

Pilar de la Hidalga 
García. Escena de 
establo (gallinas). 
1891. 

Carlota Camacho. 
Autorretrato. 1893. 

La virgen con el niño. 
Carmela Duarte. 
1893. 

    

Carmela Duarte. San 
Daniel. 1894. 

Carlota Camacho. Paisaje. 1894. Carmela Duarte. 
Retrato de Porfirio 
Díaz. 1895. 

Carmela Duarte. 
Retrato de Carmen 
Romero Rubio. 1895. 

 
 

    

Dolores Soto. El Dolores Soto. Interior María E. Ibarrola. Merced Zamora. Guadalupe Velasco. 



 

 
 

137 

Ajusco. 1895. del convento de 
Acolman. 1895. 

Paisaje. 1896. Sauces en la ribera 
del río de Colima. 
1898. 

Montañas de la 
Magdalena. 1898. 

     

Merced Zamora. 
Tizapán. 1898. 

Merced Zamora. 
Inmediaciones de la 
fábrica La atrevida, en 
Colima. 1898. 

   

 

Culminando el siglo XIX en 1890, fue cuando se produjo la mayor cantidad de obras 

por parte de las mujeres artistas. En esta muestra presentamos veintiuna obras en 

total de las cuales predominan los paisajes de campo abierto. Hay una reducción en 

los retratos y los bodegones los cuales redujeron su producción abruptamente. Esto 

fue consecuencia probablemente, de una ideología de la época en la cual se 

planteaba que los bodegones carecían de nivel artístico a diferencia de los paisajes, 

los cuales eran ejecutados en grandes cantidades por hombres pintores,166  así como 

la integración oficial y formal de las mujeres en la Academia de San Carlos como 

estudiantes en una carrera completa, pudo influir en el aumento de paisajes, ya que 

sus maestros eran reconocidos por esta categoría, uno de ellos Velasco.167 A esta 

tendencia se integraron pintoras que trabajaron principalmente paisajes de campo 

abierto como Dolores Soto Madariaga, Guadalupe Velasco, Carlota Camacho y 

Merced Zamora, otros como Otilia Rodríguez con una obra muy peculiar 

representando el interior de una vecindad aparentemente casi abandonada o en 

malas condiciones, María Romana Cañedo y Olaguibel plasmando la Iglesia de San 

 
166 La gata verde, (2 diciembre 2021), Tengo algo que contaros. Disponible en: 
https://www.youtube.com/watch?v=VhKM0ITB174&t=1146s  
167 Cortina, loc. cit.  

https://www.youtube.com/watch?v=VhKM0ITB174&t=1146s


 

 
 

138 

Sebastián Mártir con tintes populares y nacionalistas. Carmela Duarte se une a esta 

muestra con los retratos de Porfirio Díaz y su esposa Carmen Romero, Pilar de la 

Hidalga manteniendo las escenas de vida cotidiana con una escena de establo 

representando un grupo de gallinas, con colores vibrantes y representativos de la 

corriente costumbrista, así como su retrato de una mendiga que deja atrás la 

formalidad religiosa y burguesa que había presentado en décadas pasadas, abriendo 

paso a escenas populares y representativas del pueblo mexicano. 

María Ibarrola con la representación de un convento y para finalizar el autorretrato de 

Carlota Camacho que sin duda resalta porque a diferencia de las otras pintoras que 

se representaron en su quehacer artístico y dentro del espacio privado, ella se  

muestra en un contexto revolucionario y en el espacio público, siendo ella la que 

predomina en la pintura, portando una indumentaria muy alusiva a un movimiento 

armado, blusa de mangas abultadas con corsé, falda larga oscura, sarape de colores 

mexicanos y un sombrero de paja, sosteniendo un rifle en sus manos, que hacen 

referencia a una lucha social y una postura política por parte de la pintora. 

Definitivamente se dejan a un lado las representaciones de mujeres burguesas en su 

ámbito doméstico para abrir lugar a retratos de pintoras como Carmela y Carlota que 

buscaron reflejar un discurso personal, social y político. 

En este conjunto de obras es clara la tendencia hacia el paisajismo el cual estuvo 

fuertemente relacionado, según diversos autores como Ramírez y Haces, a un 

discurso nacionalista, los cuales vamos a plantear más adelante. Los maestros de 

estas pintoras fueron el padre Gonzalo Carrasco, el famoso paisajista José María 

Velasco y José Salomé Pina, manteniendo aun así su influencia el pintor Clavé, pero 

predominó la directriz de Velasco, esto, junto con la profesionalización formal de las 



 

 
 

139 

mujeres en la Academia, podemos deducir e interpretar la tendencia en el paisaje 

dentro de su producción artística.168 

 

Tabla 9. Producción artística femenina de 1900 a 1930. Elaborada por Lilia Estefanía López Méndez.  

     

Paz Eguía Lis Salot. 
Hombre en un pozo. 
1900. 

Otilia Rodríguez. 
Mujer con 
anafre.1900 

Otilia Rodríguez. La 
villa de Guadalupe. 
1900. 

Otilia Rodríguez. 
Paisaje. 1900. 

Otilia Rodríguez. 
Fuentes del bosque 
de Chapultepec. 
1902. 

     

Otilia Rodríguez. Lago 
de Texcoco. 1905. 

    

 

Por último, consideramos en esta muestra las obras de pintoras que continuaron 

produciendo arte entre 1900 y 1905, ya que la mayoría pudo mantener la influencia 

del siglo XIX, así como pintoras que estuvieron activas desde finales de 1800. Se 

incluyen seis obras pictóricas en su mayoría retratos de tipos sociales, con obras de 

Paz Eguía Lis Salot y su obra Hombre en un pozo, Otilia Rodríguez con un retrato de 

Mujer con anafre. La mayoría de ellas paisajistas, con mentores como Velasco, Pina 

y Chicharro que mantuvieron la tendencia costumbrista, popular y paisajista en sus 

alumnas, quienes se situaron en un contexto entre el fin de la dictadura porfirista en 

donde se cuestionaba los sistemas sociales y de gobierno, así como la identidad 

 
168 Cortina, loc. cit.  



 

 
 

140 

mexicana, culminando con el inicio de la Revolución Mexicana. Una obra referente a 

este movimiento es el peculiar autorretrato de Carlota Camacho de 1893. A partir de 

esta presentación de conjuntos en donde vemos un progreso en la producción de 

obras femeninas del siglo XIX, así como el progreso en los temas e ideologías en su 

discurso visual, ¿nos podríamos plantear una identidad nacional bajo la mirada 

femenina? 

A partir de la clasificación anterior se pretende agrupar las obras de las pintoras por 

ejes temáticos para poder analizar e interpretar los elementos relacionados a la 

identidad nacional mexicana, esto a través del contexto ideológico, político y social, 

retomando conceptos de autores que han abordado el tema de nacionalismo, así 

como comparaciones con obras del mismo periodo elaboradas por artistas 

masculinos, principalmente los maestros de estas pintoras, y así poder visualizar las 

similitudes y diferencias de ambos trabajos, que hacen referencia a la nación, y 

enfocándonos en la producción femenina para finalmente concluir con la 

interpretación de obras elaboradas por pintoras con mayor producción y que, como 

se mencionó anteriormente, se fueron convirtiendo en referentes del discurso 

femenino durante el siglo XIX. 

 

  



 

 
 

141 

3.2 Clasificación e interpretación por temáticas 

3.2.1. Religión  

Para comenzar con el análisis de las obras, se realizó una clasificación a partir de 

temáticas, comenzando con las imágenes religiosas las cuales se centran en la figura 

de la virgen, en sus advocaciones de Guadalupe y los Dolores. 

Partiendo en 1798 con la obra La Guadalupana de Guadalupe Moncada y Berrio, 

hasta 1896 con Paisaje de María Ibarrola, en donde se nota el interior de un convento, 

vemos la presencia de temas religiosos en las obras de las pintoras mexicanas del 

siglo XIX. No podemos especificar una década en la cual se hayan ejecutado un 

mayor número de obras con temas religiosos, sin embargo, esta temática se mantuvo 

latente durante todo el siglo XIX. 

Se clasificaron como escenas religiosas obras en las cuales se aprecian diferentes 

personajes, haciendo alusión a un pasaje bíblico o ejecutando ciertas acciones, como 

la obra de la Sagrada familia en donde vemos a María, José y el niño Jesús, la escena 

de la Virgen Dolorosa al pie de la cruz después de la crucifixión de Jesucristo, una 

Virgen cristiana atada de manos dentro de un posible establo o granja y por último, la 

escena de La Virgen con el niño. Se ordenaron algunos personajes de la narrativa 

religiosa, como la Virgen de Guadalupe, el rostro de una Virgen dolorosa, la imagen 

del Sagrado corazón y un San Daniel. En la temática arquitectura religiosa se presenta 

un conjunto de obras, todas refiriendo el interior de un convento. 

 
  



 

 
 

142 

Tabla 10. Religión. Elaborada por Lilia Estefanía López Méndez.  
 

Tema: Religión 

Subtema Obra Año Pintora  

Escenas 
religiosas 

Sagrada 
familia 

1824 Juliana de Azcarate 

Dolorosa al pie de 
la cruz 

1865 Pilar de la Hidalga García 

Una virgen 
cristiana 

1880 Luz Osorio 

La virgen con el 
niño 

1893 Carmela Duarte 

 4 

Personajes 
religiosos 

La Guadalupana 1798 Guadalupe Moncada y Berrio 

Rostro de Virgen 1850 Pilar de la Hidalga García 

Sagrado corazón 1880 Pilar de la Hidalga 

San Daniel 1894 Carmela Duarte 

 4 

Arquitectura 
religiosa 

Interior de un 
convento 

1848 Josefa Sanromán Castillo 

Interior de un 
convento de 

dieguinos 

1849 Juliana Sanromán Castillo 

Interior del 
Convento de 

Acolman 

1895 Dolores Soto 

Paisaje 1896 María E. Ibarrola 

 4  

Total    12 

 
 

 

 



 

 
 

143 

3.2.1.1 Arte, religión y nación 

El presente apartado se desarrolla en torno a diferentes representaciones pictóricas 

de carácter religioso, tomando como referencia dos imágenes a partir de las cuales, 

se pretende desarrollar parte de la ideología, contexto nacionalista y religioso del siglo 

XIX, estableciendo preguntas y abriendo un debate relacionado con sus bases 

nacionalistas y raciales. De este modo, se puede reflexionar acerca de la identidad 

nacional del siglo XIX, a partir de estas dos imágenes religiosas, partiendo de su 

contexto, significado social, político y cultural. Por un lado, la Virgen de Guadalupe 

relacionada al discurso ideológico del mestizaje y la Virgen de los Dolores relacionada 

al discurso pictórico de las pintoras, ya que vemos una producción destacable de esta 

figura religiosa femenina en sus obras. 

Para comenzar y de acuerdo a la cronología de la muestra pictórica de las pintoras, 

como mencioné en el capítulo anterior, uno de los elementos que reafirman la 

identidad del mexicano en el siglo XIX es la religión, la imagen más representativa de 

esta ideología es la Virgen de Guadalupe, como idea de nación, unidad política y 

social.169 

Para comenzar analicemos cuáles son las representaciones religiosas que vemos en 

sus obras: De 1798 hasta 1860 en la producción artística femenina, se encuentran 

cinco obras de carácter religioso, la Virgen de Guadalupe de Guadalupe Moncada y 

Berrio y dos representaciones de la Virgen Dolorosa de Pilar de la Hidalga, la Sagrada 

Familia de Juliana de Azcárate y el autorretrato de Josefa Sanromán, con las 

imágenes de Santa Teresa, la Madona y la Virgen Dolorosa. Durante este período la 

representación femenina de la Virgen Dolorosa sobresale, la cual también se 

encuentra dentro de un autorretrato de Juliana Sanromán, como elemento decorativo 

 
169 Nieto, loc. cit.  



 

 
 

144 

en un cuadro. A partir de esto podemos cuestionarnos: ¿Qué relación o afinidad 

existió con esta Virgen, en el grupo de pintoras?  

De 1870 hasta 1900 en la producción artística de las pintoras encontramos siete obras 

con referencia religiosa: el Sagrado Corazón de Pilar de la Hidalga, Una Virgen 

cristiana de Luz Osorio y San Daniel de Carmela Duarte. En arquitectura religiosa 

destacan cuatro obras: la Iglesia de San Juan de Tacubaya de Julia Escalante y la 

Iglesia de San Sebastián Mártir de María Cañedo.170 Por último, el Interior del 

convento de Acolman de Dolores Soto y Paisaje de María E. Ibarrola, que hace 

referencia al patio de un convento. 

En el conjunto de doce obras que categorizamos como religiosas, siete incluyen una 

figura femenina como protagonista, cuatro hacen referencia a personajes religiosos 

masculinos y cuatro de ellas son representaciones de espacios religiosos. Doce 

representaciones pictóricas, que como se desarrolló en el primer y segundo capítulo, 

son elementos relacionados a la vida cotidiana de las mujeres burguesas del siglo 

XIX, fe, devoción, feminidad y espacios privados. 

Cabe destacar que, partiendo del análisis visual en las tablas de clasificación, las 

obras referentes a la religión se mantuvieron durante todo el siglo, pero no tuvieron 

tanta influencia como las obras costumbristas que analizaremos más adelante en vida 

cotidiana. Sin embargo, es importante analizar la cuestión relacionada con la 

Guadalupana, la Virgen mestiza del siglo XIX, de la que no vemos representaciones, 

afinidad, relación o identidad en común con las pintoras, a diferencia de la Virgen 

Dolorosa, representación femenina que vemos en tres obras,171 que probablemente 

dentro de la concepción e ideología religiosa del período, puede ser la representación 

 
170 Las dos obras se clasificaron en la categoría de paisajes, ya que por sus elementos y temática se 
categoriza en paisajismo. 
171 La tercera se encuentra dentro del autorretrato de la pintora Josefa Sanromán. 



 

 
 

145 

de la Guadalupana, en una versión burguesa, es aquí donde podemos ver la cuestión 

racial de por medio, y cómo diferentes grupos reflejan a la otredad, por medio de su 

producción artística. 

3.2.1.2. De La Guadalupana a la Virgen Mestiza 

En La Virgen de la Guadalupe elaborada por la pintora decimonónica Guadalupe 

Moncada y Berrio en 1798, vemos la figura de una virgen coronada, que se encuentra 

de pie con el rostro ligeramente inclinado, con la mirada al suelo y las manos en 

posición de rezo, adornadas con unas pulseras de color oro. Su piel es morena, su 

cabello negro, sus rasgos faciales son finos y delgados. Está portando un manto color 

verde, con motivos decorativos de estrellas, por debajo, usa una túnica larga color 

coral con motivos florales, mangas largas y en el cuello porta un detalle circular color 

dorado con una cruz al centro. La virgen se encuentra rodeada de una mandorla de 

luz dorada, similar a los rayos del sol, ella se encuentra parada sobre una luna 

creciente sostenida por un ángel, con alas de colores verde, blanco y rojo. El ángel 

porta un camisón color coral, su piel es morena y su cabello oscuro. En la parte inferior 

se encuentra una leyenda que dice lo siguiente: Por cada Ave María que se rezare 

delante de cualquiera Imagen de Na. Sa. de Guadalupe se ganan quinientos días de 

indulgencia. Y diciendo Ave Maria, ó solicitando devotos, ó dando á conocer el 

Prodigio, trescientos días. 

La obra en general no contiene elementos iconográficos o visuales diferentes a otras 

obras de la época, un ejemplo de ello es la obra de Cayetano Padilla o Miguel 

Cabrera. La obra de Moncada solo se diferencia por la leyenda que aparece en la 

parte inferior de la obra. Sin embargo, es importante destacar, que, a pesar de no ser 

una obra original en su totalidad, la técnica y habilidad pictórica de la artista están 

plasmadas, se trata de una Virgen de Guadalupe muy similar a las obras de Padilla y 



 

 
 

146 

Cabrera, de lo cual, podemos plantear que la pintora contaba con una sólida 

formación en el arte, gran habilidad y técnica, al igual que los pintores varones. 

Guadalupe Moncada y Berrio  

 

Cuadro 15: La Guadalupana. Guadalupe Moncada y Berrio. 1798. Colección Banco Nacional de México.  

Fuente: Flickriver 

https://www.flickriver.com/photos/tachidin/49256252658/


 

 
 

147 

Otro ejemplar parecido de una Guadalupana portando una corona es una pintura que 

se encuentra actualmente en el Museo de la Bola, de un autor no identificado, el 

museo contiene gran parte del acervo de la familia Sanromán y Haghencheck, no 

podríamos asegurar que la obra sea producto de Josefa o Juliana, pero podría 

considerarse una hipótesis. Es importante señalar que la representación de la Virgen 

de Guadalupe con una corona comienza a disminuir con el fin del imperio de Iturbide. 

Es por ello, que la obra de Moncada es de las pocas representaciones que 

representan a la Virgen como una reina. 

  

Cuadro izquierdo 16 : Retablo de la Virgen de Guadalupe. Fray Juan de Zumárraga y Juan Diego de Miguel 
Cabrera. Sin fecha, óleo sobre lámina. Museo Nacional de Arte. Fuente: Google Arts & Culture 

Cuadro derecho 17: La Virgen de Guadalupe. Cayetano Padilla. 1837, óleo sobre tela. Museo Nacional de Arte. 
Foto: Lilia E. López Méndez 

 
Los indicadores relacionados a la identidad nacional del siglo, son los colores de la 

patria mexicana, principalmente el color verde de su manto y el tono rojizo de su 

túnica, así como las alas del ángel que sostiene a la virgen. Otro aspecto es el origen 

indígena de la virgen, con indicadores como el color de piel y el cabello. 

https://artsandculture.google.com/asset/altarpiece-of-the-virgin-of-guadalupe-with-saint-john-the-baptist-fray-juan-de-zum%C3%A1rraga-and-juan-diego/gQEofpNb0tD4ZA


 

 
 

148 

Según Jorge Gómez el movimiento religioso relacionado con la Virgen de Guadalupe 

el guadalupanismo ha evolucionado de diferentes formas e incluso de forma 

contradictoria a partir de algunos acontecimientos durante el período de la Nueva 

España con la institucionalización del guadalupanismo y en el México independiente 

con la República Restaurada. Es así, como la idea de una Virgen indígena-mestiza172 

se convirtió en el refugio y consuelo para la mayoría de los mexicanos, se convirtió 

en un móvil para las masas en la Independencia, fue elemento para la construcción 

de una identidad nacional y al mismo tiempo ha sido utilizado para encubrir las 

grandes desigualdades sociales.173 

Los autores se cuestionan si la llamada cultura mestiza mexicana, que apela a la 

Virgen de Guadalupe como afirmación e imagen de ello, es realmente el resultado de 

una conjunción armoniosa, impulsada por la voluntad de comprender, respetar y 

reconocer al mismo nivel lenguas, religiones, tradiciones, que se pretenden integrar 

de manera simétrica y hacer surgir una nueva matriz novedosa y diferente a lo indio, 

a lo africano y a lo español.174 Claramente no lo fue. 

Partiendo de un contexto histórico previo y para conocer las intenciones que 

permitieron que la Virgen de Guadalupe se convirtiera en un mito de fundación 

nacional, fue en 1648 cuando el sacerdote Miguel Sánchez elaboró un escrito de 

sustento teológico, en el cual compara a la Virgen de Guadalupe con la Mujer del 

Apocalipsis, a Juan Diego con Moisés y al Tepeyac con Sinaí. Posteriormente en 1737 

las autoridades de la Ciudad de México proclamaron a la Señora de Guadalupe como 

patrona de la capital, en el santuario de Tonantzin-Guadalupe en el que existía una 

 
172 Dependiendo el período se le da una connotación indígena o mestiza.  
173Jorge Gómez Izquierdo et al., La ideología mestizante, el Guadalupanismo y sus repercusiones 
sociales. Una revisión crítica de la identidad nacional, México, Universidad Iberoamericana Puebla, 
2012, p.11.  
174 Ibidem, p.21. 



 

 
 

149 

dualidad prehispánica, se proclama la imagen de una Virgen de piel morena que 

encaja en el proceso de adaptación y aculturación los pueblos nativos, con una carga 

espiritual y cultural colectiva que se potenció y adecuo por la influencia de la Iglesia. 

Bajo este acontecimiento la Virgen de Guadalupe fundó a la iglesia mexicana y a la 

nación del siglo XVIII, que estaba en vísperas de una independencia, legitimando la 

autonomía espiritual del territorio mexicano ante España.175 

Un ejemplo de esta legitimación se encuentra en diferentes obras de pintores como 

Miguel Cabrera, que comienzan con un movimiento artístico religioso que hace 

alusión a la Guadalupana, como en su obra Retablo de la Virgen de Guadalupe, Fray 

Juan de Zumárraga y Juan Diego. Sin embargo, tomando en cuenta a Gómez y Fierro, 

una de las influencias y base religiosa para la creación de la imagen de Virgen de 

Guadalupe, es la Mujer del Apocalipsis de San Juan que vemos descrita en el capítulo 

doce del libro del Apocalipsis de la Biblia, y que también el pintor elabora obras con 

su representación. Es importante mencionar la descripción de esta figura bíblica: 

Una gran señal apareció en el cielo. Una mujer vestida del sol, con la luna bajo sus 
pies, y sobre su cabeza una corona de doce estrellas. Estaba encinta, y clamaba con 
dolores, porque estaba por dar a luz. Entonces apareció otra señal en el cielo. Un gran 
dragón rojo, que tenía siete cabezas y diez cuernos, y en sus cabezas siete diademas. 
Su cola arrastraba la tercera parte de las estrellas del cielo, y las arrojó sobre la tierra. 
Y el dragón se paró ante la mujer que estaba por dar a luz, a fin de devorar a su Hijo 
en cuanto naciera. Y ella dio a luz un Hijo varón, que había de regir a todas las 
naciones con vara de hierro. Y su Hijo fue arrebatado para Dios y para su trono. Y la 
mujer huyó al desierto, a un lugar preparado por Dios, para que allí la sustenten 
durante 1.260 días. 
Satanás echado del cielo.- Y hubo una gran batalla en el cielo. Miguel y sus ángeles 
combatieron al dragón, y el dragón y sus ángeles combatieron; pero éstos no 
prevalecieron, ni se halló más lugar para ellos en el cielo. Y fue lanzado fuera ese gran 
dragón, la serpiente antigua, que se llama diablo y Satanás, que engaña a todo el 
mundo. Fue arrojado a la tierra, y sus ángeles fueron arrojados con él. Entonces oí 
una gran voz en el cielo que decía: "¡Ahora ha llegado la salvación, el poder y el 
reinado de nuestro Dios, y la autoridad de su Cristo! porque ha sido arrojado el 
acusador de nuestros hermanos, que los acusaba día y noche ante nuestro Dios. 

 
175 Ibidem, pp. 46-47. 



 

 
 

150 

“Ellos lo han vencido por la sangre del Cordero y por la palabra del testimonio de ellos, 
y no amaron su propia vida ni aun ante la muerte.” “Por eso, ¡alegraos, cielos, y los 
que habitáis en ellos! ¡Ay de la tierra y el mar! Porque el diablo ha descendido a 
vosotros, con gran furor, al saber que le queda poco tiempo”. 
Satanás persigue a la mujer.- Cuando el dragón vio que él había sido arrojado a la 
tierra, persiguió a la mujer que había dado a luz al varón. Pero le fueron dadas a la 
mujer dos alas de una gran águila, para que volara de la presencia de la serpiente, al 
desierto, a su lugar, donde es sustentada por un tiempo, tiempos, y medio tiempo. 
Entonces la serpiente echó de su boca tras la mujer, agua como un río, para que fuese 
arrastrada por el río. Pero la tierra ayudó a la mujer. La tierra abrió su boca y sorbió el 
río que el dragón había arrojado de su boca. Entonces el dragón se airó contra la 
mujer, y fue a combatir al resto de sus hijos, los que guardan los Mandamientos de 
Dios y tienen el testimonio de Jesús.176 

 

 

Cuadro 18: Virgen del apocalipsis. Miguel Cabrera. S. XVIII, óleo sobre tela, 42.5 x 33 cm. Colección Blaisten. 
Fuente: Museo Blaisten 

 
 

Analizando el capítulo doce del Libro del Apocalipsis podemos notar algo muy 

importante: las características de la mujer que combate al dragón, así como palabras 

clave que podemos relacionar con la condición del sexo bello en el siglo XIX, y que 

 
176 “La mujer y el dragón”, “Apocalipsis”, capítulo 12, La Biblia, versión Reina Valera 1960, consultada 
en: https://www.biblia.es/biblia-buscar-libros-1.php?libro=apocalipsis&capitulo=12&version=rv60 
   

https://museoblaisten.com/Obra/1700/Virgen-del-apocalipsis
https://www.biblia.es/biblia-buscar-libros-1.php?libro=apocalipsis&capitulo=12&version=rv60


 

 
 

151 

como hemos mencionado, las mujeres pintoras se desarrollan bajo este tipo de 

discurso religioso.  

En el texto vemos dos puntos clave, la maternidad y el dolor, toda mujer del siglo XIX 

principalmente en los grupos burgueses, tenía una educación, preparación religiosa, 

emocional y social dirigida a la maternidad.177 Siguiendo con el análisis, se hace 

mención del dragón que representa al pecado, el cual persigue a la mujer del 

Apocalipsis, quién es salvada por la fe de sus hijos y la tierra. Una misma condición 

que presentan las mujeres del siglo XIX, pero que su fe, advocación y principios las 

hacen actuar bajo las condiciones impuestas por la sociedad burguesa.  

Relatos bíblicos como este, advocaciones marianas e imágenes religiosas tienen la 

función de difundir discursos de comportamiento moral y social, en este caso, sobre 

las mujeres decimonónicas, las pintoras no se encuentran fuera de esta esfera, se 

desarrollan en la misma, y se desenvuelven bajo los parámetros sociales impuestos, 

encontrando en la literatura y relatos religiosos, empatía y similitud a su condición. 

Para el periodo en el que estas mujeres ejercían su actividad artística, la cual no era 

fácil de desempeñar, el representar una imagen o figura tiene un significado muy 

importante que nos habla de un discurso, ideología y condición social.  

Como lo menciona Sandra Domínguez178, las artistas mantenían una relación 

inherente a su contexto, a pesar de que el elemento creativo es importante, el valor o 

intención social era inevitable dejarlo a un lado. En este caso estamos hablando de 

Guadalupe Moncada y Berrio, que solo con el nombre podemos notar la afinidad que 

existía hacia la identidad nacional criolla del siglo XVIII y XIX que utilizó como símbolo 

a la Virgen de Guadalupe. Tomando en cuenta las referencias que se tienen acerca 

 
177 Arrom, op. cit., p. 171.  
178 Sandra A. Domínguez Carrasco. “La imagen: arte e interpretación” en La Virgen de Guadalupe 
Dolorosa. Desde una mirada multidisciplinaria, en Beatriz Rodríguez Arroyo, (Coord), México. 
Universidad Popular Autónoma del Estado de Puebla, 2016, pp. 17-30. 



 

 
 

152 

de las comparaciones entre la Mujer del Apocalipsis y la Virgen de Guadalupe, 

personajes que muy probablemente estaban dentro del capital cultural de la pintora, 

existiendo una afinidad e influencia en su vida y arte, con la intención de legitimar una 

identidad nacional criolla. 

De acuerdo con la biografía que presenta Leonor Cortina179, la pintora Guadalupe de 

Moncada y Berrio nació en 1744 en Puebla de los Ángeles y murió en 1840, sus 

padres eran parte de la aristocracia virreinal y pertenecía a una de las familias más 

ricas de la Nueva España. Su padre de origen italiano Pedro de Moncada, fue quién 

probablemente la introdujo en el mundo del arte desde pequeña, realizó algunas 

obras en las que ella aparece pintando, por ello se interpreta su formación artística 

desde temprana edad y con influencias de su padre. Fue en 1794 a la edad de 22 

años que Guadalupe fue nombrada Académica de Honor y directora Honoraria de la 

Real Academia de San Carlos, gracias a la ejecución de su obra La mujer del pandero 

fechada en 1793, copia que realizó con gran técnica, demostrando su habilidad en la 

pintura y afición a las bellas artes. Es poca la información que hay sobre la pintora, 

pero partiendo de los datos acerca de su familia aristócrata, sus raíces italianas, sus 

continuos viajes a Europa y la posible relación con pintor español Francisco de Goya, 

podemos interpretar su afición a la pintura religiosa, común entre las mujeres de clase 

alta del siglo XVIII y XIX, así como posibles ideas ilustradas relacionadas a la 

emancipación y formación de una nueva identidad criolla que fuera el reflejo de las 

nuevas tendencias ideológicas del siglo XIX. 

La obra Virgen de Guadalupe realizada por Moncada y Berrio en 1798, puede ser una 

de las primeras representaciones que buscan legitimar a través del arte, los 

movimientos sociales, que buscaban la independencia de España y la conformación 

 
179 Cortina, op. cit., p.164. 



 

 
 

153 

de una identidad nacional criolla. “El liberalismo y religión, política y devociones se 

articulaban de manera sui generis en el movimiento de Independencia, tanto en las 

tropas insurgentes, como en las realistas”,180 idea que nacía de los grupos de poder 

que estaban gestando el movimiento de liberación. 

Las mujeres se convirtieron en principales portadoras del discurso devoto y religioso 

de ambos siglos, incluso era una actividad primordial, mantener en su familia e 

inculcar a los hijos la fe católica y vivir bajo los parámetros morales y sociales que 

estipulaba la religión. A diferencia del siglo XIX, esta representación pictórica estaba 

más relacionada a un movimiento religioso-social que a una emancipación femenina, 

principalmente por la época. Sin embargo, es importante tomar en cuenta el trabajo 

de esta pintora quien es reconocida por ser la primera mujer en firmar una obra, tener 

un nombramiento tan importante como el que le otorgó la Academia de San Carlos, y 

poder realizar su actividad como pintora tanto en México como en Europa, trabajando 

con pintores reconocidos como Goya, abriendo camino a las pintoras del siglo XIX, a 

un nuevo ámbito. Moncada y Berrio, como la mayoría de las mujeres burguesas del 

siglo XVIII y XIX, se casó y probablemente debido a esto, no pudo continuar con su 

actividad artística. 

Durante el periodo que abarca la vida de la pintora Guadalupe Moncada y Berrio, 

vemos los inicios de legitimación de la Virgen de Guadalupe como elemento identitario 

de los grupos criollos y el movimiento de Independencia, sin embargo según Gómez, 

Sánchez, Traslosheros y Brading, fue hasta la segunda mitad del siglo XIX que se 

comenzó con el proceso de coronación y conversión de la Guadalupana indígena a 

una Virgen mestiza que diera fe del discurso e ideología de mestizofilia que se 

comenzaba a difundir durante ese periodo. 

 
180 Gómez Izquierdo, op. cit., p. 49 



 

 
 

154 

Lorenzo Boturini cronista de Indias, pensador ilustrado, heredero y continuador de los 

estudios e información en torno a la Virgen del Tepeyac, fue el primero en dar sustento 

a la idea de coronar a la Guadalupana, sin embargo, sus peticiones no tuvieron éxito, 

por lo cual fue hasta septiembre de 1886 que los arzobispos don Pelagio Antonio 

Labastida y Dávalos, don Pedro Loza y don José Ignacio Árciga, representantes de 

las provincias eclesiásticas de México, solicitaron al papa León XIII su autorización 

para la coronación de la Virgen mexicana, obteniendo la autorización hasta el 8 de 

febrero del año siguiente, durante el periodo Porfirista, y su afán por recuperar las 

alianzas con el papado. En marzo 1887, los arzobispos publican la Carta pastoral de 

los ilustrísimos señores arzobispos de México, Michoacán y Guadalajara: “unidos 

todos bajo el estandarte de María de Guadalupe para vivir en paz con Dios, con 

nuestros semejantes y con nosotros mismos observando estrictamente nuestros 

deberes religiosos y sociales”.181 En dicho texto podemos ver la intención que tanto 

el gobierno como la iglesia tenían con la coronación de la Virgen, en crear unidad 

social, control político moral y religioso, utilizando palabras clave como: 'unidos, paz, 

semejantes y deberes'.  

El mismo discurso que se utilizó tanto en las novelas, periódicos, libros y sermones 

religiosos, solo que con este acontecimiento se utilizó la referencia de una mujer 

mestiza que se convierte en madre de todos los mexicanos y mexicanas, no solo en 

la parte espiritual sino también en la política, es por ello que Traslosheros define a 

este proceso de coronación, como la creación de un mito de fundación nacional. Por 

su parte, Brading describe el proceso de coronación de la Virgen: José de Jesús Ortiz, 

obispo de Chihuahua hace una analogía de los peregrinos que entran a Tierra Santa 

 
181 Jorge E. Traslosheros, “Señora, Madre mestiza, Reina de México. La coronación de la Virgen de 
Guadalupe y su actualización como mito fundacional de la patria 1895”, en Signos Históricos, núm 7, 
enero-junio, 2002, pp. 107-108. 



 

 
 

155 

con los mexicanos, desde la época virreinal, la emancipación nacional de 

independencia, la revelación religiosa y legitimación de María, Virgen mestiza, madre 

y protectora de los indígenas, grupo que es denominado la raza predilecta de María. 

Atenógenes Silva, obispo de Colima anuncia que, a partir de la aparición de María, 

además de proteger al indio, establece una ley en la historia, la cual es base de la 

civilización mexicana. “Nuestra señora de Guadalupe debe regir la constitución social 

del país y dar la pauta para las artes y la ciencia.”182 

Un discurso muy acorde al período porfirista que buscaba el progreso en diferentes 

ámbitos. Sin embargo, hay que cuestionar la realidad del período, en el cual el 

racismo, abuso, y clasismo en los grupos burgueses estaba latente, y que se puede 

percibir en la diversidad de retratos que se van a revisar en el siguiente apartado, 

además de la falta de imágenes religiosas relacionadas a la Virgen de Guadalupe, 

elaboradas, tanto por pintores y pintoras. Con esto, no busco desestimar mi 

planteamiento, pero sí hacer hincapié, en que existe una cuestión relevante, por la 

cual, dentro de la Cultura Visual de la segunda mitad del siglo XIX, no haya una vasta 

cantidad de representaciones de una Virgen Mestiza. Lo que quiere decir, que se 

proclamaba en discursos que buscaban la unidad social a través del mestizaje, bajo 

una realidad, aparentemente racista. Y que se puede reafirmar, por los discursos de 

mestizofilia. 

Durante la segunda mitad del siglo no solo personajes de la esfera religiosa 

abordaban el tema de la Virgen como la madre de la civilización mexicana, también 

dentro de la política y los intelectuales, el tema de la Virgen era muy importante, como 

parte de la identidad y discurso nacional. A pesar de las reformas que Juárez impulsó 

en contra de la iglesia, el culto, la devoción y popularidad de su imagen era tan fuerte 

 
182 David Brading, La Virgen de Guadalupe: imagen y tradición, México, Taurus, 2002, pp. 462-463 



 

 
 

156 

que se convirtió en algo intocable, tanto que Juárez no suprimió la fiesta del 12 de 

diciembre, por decreto del 11 de agosto de 1859, la Virgen mestiza se convertía en 

símbolo de la nacionalidad,183 el hecho de ser liberales e implementar leyes en contra 

de la iglesia, como describimos en el segundo capítulo, no disminuye su religiosidad, 

creencias, fe y devoción hacía la religión católica. 

Un pensador con gran influencia durante el siglo XIX y que formó parte del grupo 

liberal, cercano a Juárez, fue Ignacio Manuel Altamirano, y quien publicó lo siguiente:  

El culto está consolidado, nadie se mete a contradecirlo ni hay para qué. El día en que 
no se adore a la Virgen del Tepeyac en esta tierra, es seguro que habrá desaparecido, 
no solo la nacionalidad mexicana sino hasta el recuerdo de los moradores de la [sic] 
México actual.184 
 

Con este fragmento de la obra de Altamirano, que por cierto hace un análisis del culto 

e idolatría hacia la Virgen de Guadalupe, relacionándolo con el tema nacional y su 

relación con los grupos sociales, podemos notar la relación entre nación, religión e 

imagen, elementos que se fusionan en una ideología nacional, que busca reafirmar 

su identidad a través de la mestizofilia. 

De acuerdo al planteamiento de Sandra Domínguez185 los grupos humanos tienen la 

necesidad de utilizar las imágenes para expresar un factor inherente a la humanidad: 

la religiosidad. De esta forma a través de las representaciones se puede traducir lo 

abstracto y ausente, en lo concreto y presente. Partiendo de esta idea, podemos decir 

que esta traducción sirve como herramienta para los grupos de poder, en este caso 

la representación mariana de la Virgen de Guadalupe como icono de la nación 

mexicana, idea que también yace de lo abstracto y ausente, y que es necesario 

 
183 Rodrigo Martínez Baracs, “Ignacio Manuel Altamirano y la fiesta de Guadalupe”, en Historias. 
Revista de la Dirección de Estudios Históricos, [en línea], enero-abril 2001, núm. 48, p. 42. Disponible 
en: https://revistas.inah.gob.mx/index.php/historias/article/view/13576 
184 Ignacio Manuel Altamirano, Paisajes y leyendas, tradiciones y costumbres de México, México, 
Imprenta y litografía española, 1884, pp. 496-498 
185 Domínguez Carrasco, op, cit., pp. 17-30.  

https://revistas.inah.gob.mx/index.php/historias/article/view/13576


 

 
 

157 

materializarla en discurso e imágenes que sirvan como referencia, afinidad, identidad 

y empatía para los grupos sociales. Podemos decir que estos dos conceptos imagen 

y religión son ideas ausentes que buscan reafirmar su significado. Domínguez 

menciona que la imagen asocia formas, colores, contornos e inclusive discursos y 

narraciones de esa misma representación, y esto hace posible que lo intangible se 

convierta en algo visualmente asequible. Es decir, se da la forma concreta de una 

idea. Si hablamos de un sector poblacional en específico, clases bajas e indígenas, 

que en su mayoría no sabe ni leer, ni escribir, y que la única vía de comunicación y 

comprensión radica en una actividad y sentimiento que comparten: la religión a través 

de la imagen. Que en este caso era conocida, por casi todos los mexicanos y 

mexicanas del siglo XIX, que los hacía sentir parte de algo en concreto, la nación 

mexicana. 

La Virgen de Guadalupe, precisamente a nivel devocional alcanza sectores de la 
sociedad que inclusive, pese a cierta negación de la fe, ha constituido una revolución 
en la identificación del mexicano con su cultura. El mexicano a través de esta imagen 
puede sentir, oler y vivir su tierra, porque la Virgen, como es de conocimiento de todos, 
es la conciliación de dos culturas, el sincretismo en su máxima expresión, que conlleva 
la apertura a explicaciones más profundas.186  
 

Sin embargo, la obra de Moncada y Berrio, es la única que hace alusión a la Virgen 

de Guadalupe en el grupo de pintoras decimonónicas. ¿Por qué la imagen de la 

Guadalupana no se encuentra como una de las favoritas dentro de la producción 

femenina a partir de la segunda mitad del siglo XIX, si hemos revisado que existe un 

sólido discurso religioso hacía esta figura religiosa femenina? 

La mayoría, si no es que todas las pintoras del XIX, tanto por su clase social como su 

contexto tuvieron una educación religiosa rígida y continua a lo largo de sus vidas y 

de acuerdo con las fechas de la coronación de la Virgen de Guadalupe la producción 

 
186 Ibidem, p.23.  



 

 
 

158 

pictórica de las mujeres fue creciente, dentro de su producción se encuentran 

vírgenes como la Dolorosa, el Sagrado Corazón, la Sagrada Familia, San Daniel, y 

una Virgen Cristiana, pero no existe registro por ahora, de otra representación de la 

Virgen mestiza. 

Partiendo de esto, la única obra de la Guadalupana proviene del siglo XVIII, por ello, 

podríamos plantear que ¿las mujeres pintoras decimonónicas no se sentían 

identificadas con la imagen de una Virgen mestiza, a pesar de que, dicha 

representación se toma como mito fundacional de la nación del siglo XIX? ¿Existe 

una cuestión racial o social como respuesta? o simplemente ¿se encontraban fuera 

de su realidad como mujeres de la burguesía? 

 

3.2.1.3. La Virgen Dolorosa 

Retomando la idea de Domínguez187, el arte funciona como el reflejo de una ideología 

o valor social que se basa en el contexto y mirada del artista, quien tiene un lugar y 

condición social. A partir de esto, podemos interpretar que, en este caso, las pintoras 

del XIX no podían escapar de su condición social, cultural, económica y política. Sin 

embargo, dentro de su creatividad y habilidades ellas mantenían una libertad creativa 

que según la idea de la autora, pretende crear reflejos y proyecciones de lo real y lo 

ficticio. En este caso las entidades religiosas de la Guadalupana y la Virgen de los 

Dolores, integrando un sistema ya establecido de signos, que de manera consciente 

e inconsciente se veían plasmados en sus obras, tomando como referencias la 

literatura, así como los valores sociales de los grupos burgueses que se relacionaban 

a la mujer, y que en el capítulo uno se desarrolló como el sexo bello. Esto nos habla 

 
187 Ibidem, pp. 17-30. 



 

 
 

159 

que las obras de las pintoras estaban planteando un discurso distinto al que los 

políticos, intelectuales y religiosos están difundiendo en el país en cuanto a la religión.  

¿Cuál fue el discurso que las mujeres pintoras decimonónicas de la segunda mitad 

del siglo XIX buscan reflejar? 

La afinidad con esta Virgen y la Guadalupana, pueden coincidir partiendo de una 

pintura: La Virgen de Guadalupe Dolorosa188, en esta obra podemos presenciar la 

fusión de dos advocaciones marianas que vemos en las representaciones religiosas 

de las pintoras decimonónicas. En la presente obra podemos notar a simple vista el  

protagonismo que ejerce la Virgen de Guadalupe, con sus indicadores iconográficos 

como el rostro inclinado, la túnica rosada, el manto color verde, bordados de estrellas 

doradas y el círculo dorado alrededor de su cabeza. A diferencia de la Virgen de 

Guadalupe de Moncada y Berrio, esta virgen no porta el collar ni la corona, la túnica 

no tiene la decoración dorada ni el cíngulo, el tono de piel y el cabello son más claros 

y no se encuentra parada sobre la luna y el ángel. Los indicadores iconográficos que 

hacen referencia a la Virgen de los Dolores son las manos que no están en posición 

de oración, sino de angustia o súplica y a la altura del pecho vemos una espada 

dorada y una daga, según la profecía de Simeón para atravesar su alma. En esta 

representación podemos ver dos advocaciones marianas, la Virgen de Guadalupe y 

la Virgen de los Dolores, la presencia de los dolores de María y el fervor popular con 

la una virgen indígena, sin embargo, carece de indicadores raciales indígenas, pero 

predominan los indicadores ideológicos que refieren a la identidad feminidad del siglo 

XVIII y XIX. 

 
188 La colección del Museo UPAEP posee una pintura conocida como Virgen de Guadalupe Dolorosa, 
se estima que, de acuerdo a la paleta y los materiales que su elaboración data entre mediados del 
siglo XVIII y primeros años del XIX, el autor es desconocido.  



 

 
 

160 

Cuadro 19: La Virgen de Guadalupe Dolorosa, autor desconocido, XVIII-XIX. Colección: Museo de la 
Universidad Popular Autónoma del Estado de Puebla.Fuente: Museo UPAEP. 

 

Es posible esta relación entre las dos advocaciones marianas, que tuvieron gran 

relevancia durante el periodo virreinal y partiendo de esta obra pictórica y la idea de 

sincretismo, puede existir un lazo o relación con el salto a las representaciones de la 

Virgen de la Dolorosa durante la segunda mitad del siglo XIX en las pinturas de Pilar 

de la Hidalga. 

https://upaep.mx/museo/recorrido/item/3-revalorando-la-imagen-


 

 
 

161 

Son advocaciones que, si las vemos unidas en una figura femenina del arte virreinal, 

no estaban alejadas del todo, y existe una alineación religiosa en ellas. 

Vamos a desarrollar un poco la historia de la Virgen Dolorosa en México: de acuerdo 

con Rocío Fierro Trujillo189, la representación de la Virgen de los Dolores encarna uno 

de los pasajes de la vida de Cristo. Sus orígenes devocionales se remontan al siglo 

XIII con la fundación de la Orden de los Siervos de María, quienes difundieron el culto 

de la Dolorosa en Europa. Llegó a la Nueva España en el siglo XVI, tomando fuerza 

hasta finales del siglo XVII, logrando cierta influencia y devoción debido a la difusión 

de las festividades dolorosas, relacionadas a los padecimientos, sufrimientos y siete 

dolores de la Virgen María, dicha festividad se instituye desde 1727 por Benedicto XIII 

celebrándose el 15 de septiembre. 

La base devocional mariana en la Nueva España se concretó a partir del fervor 

religioso hacia las imágenes de la virgen, un ejemplo de ellos son las composiciones 

pictóricas de pintores como Miguel Cabrera, Juan Correa y Cristóbal de Villalpando, 

convirtiéndose en un fervor popular a través de la imagen relacionada a la feminidad, 

maternidad, sacrificio, amor, sufrimiento, aflicción, desolación y la redención. ¿Estas 

no son las características que toda señorita burguesa abnegada y entregada a la 

moral, Dios y su familia debe poseer? 

En la obra de Miguel Cabrera, podemos ver una riqueza simbólica e iconográfica 

alrededor de la advocación de la Virgen Dolorosa, ella se sitúa en el centro de la 

composición, en un entorno idílico celestial de nubes, retomando los indicadores 

iconográficos del manto azul, la túnica coral, la daga en su pecho, así como sus 

manos en posición de abnegación y resignación, con la mirada hacia arriba, donde se 

 
189 Rocío H. Fierro Trujillo. “La Virgen de Guadalupe Dolorosa, entrecruce de devociones e 
iconografías”, en Beatriz Rodríguez Arroyo (Coord.), La Virgen de Guadalupe Dolorosa. Desde una 
mirada multidisciplinaria, México, Universidad Popular Autónoma del Estado de Puebla, 2016, pp. 80-
82. 



 

 
 

162 

encuentra la Santísima Trinidad, acompañada de ángeles, frailes, devotos, el niño 

Jesús, María y José, así como las almas del purgatorio, personajes y composición 

habitual del período barroco, que en el siglo XIX se modificaron por el romanticismo, 

con obras más sintetizadas, sin elementos compositivos complejos, haciendo alusión 

al sentimentalismo y fragilidad del ser humano.  

 

Cuadro 20: Virgen Dolorosa. Miguel Cabrera. 1769, óleo sobre lámina de cobre. Colección Blaisten.  
Fuente: Museo Blaisten 

 
Este tipo de composiciones las vemos en las obras de las pintoras decimonónicas, 

pero si existe una similitud en la representación estilística de la Virgen, así como sus 

indicadores más destacados, como la mirada, la posición, la vestimenta y los colores. 

Esto lo podemos ver en la obra de Pilar de la Hidalga, discípula de Pelegrín Clavé, 

quien, por su formación y bases pictóricas, inculcó en la alumna los 

ideales religiosos del nazarenismo190 y del purismo, movimiento que se encontraba 

activo en Europa.  

 

 
190 Fausto Ramírez, “Pintura e historia en México a mediados del siglo XIX: el programa artístico de 
los conservadores”, en Esther Acevedo (Coord.) Hacia otra historia del arte en México, de la 
estructuración colonial a la exigencia nacional (1780-1860), México, Arte e Imagen, 2001, p. 92.  

https://museoblaisten.com/Obra/1702/Virgen-Dolorosa


 

 
 

163 

Pilar de la Hidalga 

 

Cuadro 21: Dolorosa al pie de la Cruz. Pilar de la Hidalga. 1865, óleo sobre tela. Colección José Ignacio 
Escalante de la Hidalga. Foto: Lilia E. López Méndez. 

 



 

 
 

164 

La Virgen de los Dolores pintada por Pilar de la Hidalga no está representada como 

una figura religiosa idealista, flotando en los cielos alrededor de nubes, como en la 

composición de Cabrera, vemos una escena más realista, que lo primero que refleja 

es el dolor y resignación de una madre al ver el destino y final de su hijo Jesús. Vemos 

a una mujer en un escenario reducido, con un tono melancólico, un cielo gris, un 

atardecer rojizo y un fondo montañoso, esta mujer refleja en su rostro y postura su 

dolor y aflicción, al ver la crucifixión de su hijo Jesús. Los indicadores simbólicos e 

iconográficos son claros, lo vemos sobre la cruz y ella a sus pies resignada ante su 

muerte. La Virgen está elaborada con el modelo estilístico que vemos en la obra de 

varios pintores, un manto azul, pero es un azul claro, una túnica blanca que cubre 

parte de su cabeza, así como una túnica coral que sobresale de su manto azul y cubre 

sus pies descalzos. 

La peculiaridad de la obra de Pilar son las manos, una se encuentra estirada hacia 

sus piernas y la otra probablemente detrás de la cruz, mostrando una escena de 

resignación, más que de dolor o sufrimiento, incluso su mirada no se dirige hacia 

arriba, se dirige al frente, viendo al vacío, es una mirada perdida. En esta obra no se 

aprecia una composición compleja como las del pintor Miguel Cabrera, refleja la 

sensibilidad del sentimiento humano de la pérdida y la resignación ante una situación. 

Partiendo de esto podemos hacer dos interpretaciones: ¿es una resignación ante la 

situación social y cultural de las mujeres del siglo XIX? o ¿es el ejemplo de la 

emancipación de la mujer en el ámbito artístico, retomando imágenes bíblicas, con su 

reinterpretación pictórica? Otra cuestión muy importante, y que ya se mencionó 

anteriormente, es el color de piel de la virgen, la cual denota una afinidad hacía cierto 

grupo social, no por elección, sino por pertenencia. Esto nos habla de la identidad y 

la religiosidad de la pintora.  



 

 
 

165 

Durante la segunda mitad del siglo XIX, existe un discurso nacional de mestizaje, de 

inclusión indígena, aceptación e integración cultural, pero como vimos en el segundo 

capítulo, vemos todo lo contrario; estas obras hablan de un discurso nacional propio 

de los grupos criollos y burgueses, que si bien sabemos, no se identificaban con la 

piel morena, tanto física como ideológicamente, ya que en la mayoría de las obras 

pictóricas, predomina la blanquitud, indicador que nos habla de una identidad nacional  

criolla durante la primera mitad del siglo y burguesa durante la segunda mitad. La 

cuestión con las pintoras y la imposibilidad de escapar de su contexto y realidad, la 

vemos plasmada en su discurso religioso, figuras religiosas en su mayoría con un 

tono de piel claro, la aspiración a la blanquitud está presente en este discurso 

religioso, partiendo de figuras femeninas que hacen referencia a sus principios 

morales, religiosos, y nacionales. 

Existe un error muy claro en el discurso de identidad nacional del siglo XIX y que sigue 

vigente en investigaciones historiográficas del siglo XXI, en afirmar que el 

nacionalismo del siglo XIX radica en el mestizaje, en su exaltación y asimilación. En 

esta muestra y en el siguiente apartado, vamos a abordar el tema de los retratos, así 

como, la otredad considerada por los grupos burgueses como la parte exótica y 

costumbrista del México decimonónico. Es importante aclarar que este trabajo parte 

de una mirada, la del grupo femenino de pintoras burguesas, que viven en un contexto 

en el cual la blanquitud era sinónimo de clase social, aceptación e identidad, y la 

otredad era parte de una realidad que solo forma parte de una alegoría y folclor 

mexicano. 

Ahora bien, a mediados del siglo la mayor influencia sobre la producción artística 

mexicana en la Academia de San Carlos, se planeó bajo la alternancia política de los 

conservadores y su gran respeto por la tradición religiosa por ser el único lazo común 



 

 
 

166 

que liga a todos los mexicanos, cuando todos los demás han sido rotos, según Lucas 

Alamán, construyendo una base moral cívica para los mexicanos, especialmente para 

los jóvenes ante la posible desintegración de la patria, recurriendo a personajes 

bíblicos e historias para crear analogías y reflexiones en cuanto la situación del 

México decimonónico.  

Dentro de la cultura visual de las pintoras, vemos escenas religiosas que los jóvenes 

pintores, así como maestros de la Academia, son aleccionadoras, trágicas o 

misteriosas, referentes a la Biblia, recreando escenas como la destrucción de 

Jerusalén, la cautividad de los hebreos en Babilonia, haciendo referencia a los 

acontecimientos que se suscitaban en México, los errores, invasiones, pérdida de 

territorio y la pérdida de valores nacionales.191  

 

Cuadro 22: La Sagrada Familia. Rafael Flores. 1857. Colección Museo Nacional de Arte. Fuente: MUNAL 

 
191 Ibidem, 92-95. 

https://munal.emuseum.com/objects/566/la-sagrada-familia


 

 
 

167 

 

Cuadro izquierdo 23: Abraham conduciendo a Isaac al sacrificio. José Salomé Pina. 1856, óleo sobre tela. 
Colección Museo Nacional de Arte. Fuente: MUNAL emuseum 

Cuadro derecho 24: El sacrificio de Isaac. Santiago Rebull. 1857. Colección Museo Nacional de Arte.  
Fuente: Google Arts & Culture 

 
En este grupo de obras de pintores de la Academia, apreciamos escenas bíblicas que 

buscan crear analogías con respecto a la situación que atravesaba el país, y al mismo 

tiempo, reforzar e inculcar valores religiosos y morales. Y probablemente, reafirmar 

parte de la identidad nacional, de esto no estamos seguras. En contraste, la mayoría 

de las obras que ejecutan las mujeres son figuras femeninas, como monjas o 

vírgenes. Esto podemos interpretarlo como una afinidad de género. Ya que, las 

mujeres tenían conocimiento de los pasajes de la biblia, pero los pintores eran los 

encargados de recrear estas escenas en la escena nacional y académica. No 

obstante, hay pintoras que logran ejecutar este tipo de escenas, un ejemplo de ella 

es Pilar de la Hidalga.  

Para concluir, recordemos que Pilar fue hija de uno de los arquitectos más 

reconocidos del ámbito artístico en México y fue un gran mecenas del arte religioso 

https://munal.emuseum.com/objects/51/
https://artsandculture.google.com/asset/the-sacrifice-of-isaac/JgHqBge2CLTYfg


 

 
 

168 

durante el período decimonónico, que probablemente tuvo cierta influencia en la 

formación ideológica y artística de la pintora. La Virgen Dolorosa que ejecuta la pintora 

Pilar de la Hidalga, ¿podría hacer referencia a la situación en la que se encontraba el 

país en 1860? ¿Se trata de una metáfora bíblica que se refiere a una representación 

moralizadora? 

 

3.2.2 Vida cotidiana 
 
La presente muestra es la más amplia de esta investigación, con 40 obras pictóricas, 

referentes a la temática de vida cotidiana, que a su vez se dividieron en nueve 

categorías. Recordemos que, en la hipótesis planteada al inicio de este trabajo, se 

propone la idea de que el discurso de identidad nacional que plasman las pintoras 

está íntimamente relacionado con el espacio privado y cotidiano, el cual refleja parte 

de la identidad nacional, que corresponde a una minoría. 

Para comenzar hay que mencionar un punto que es relevante a simple vista, cuando 

se analiza el conjunto de imágenes de vida cotidiana, se puede notar que de 1840 a 

1860 hay una clara inclinación hacía el romanticismo, las escenas y retratos 

burgueses con tintes estilísticos europeos y ciertas características del periodo 

novohispano, además vemos una gran influencia en este período de las hermanas 

Sanromán con una alta producción de obras. En cambio, a partir de 1860 hasta 1905, 

la corriente ideológica y artística del costumbrismo, con escenas y retratos referentes 

a los tipos sociales populares, así como bodegones que visualmente reflejan un estilo 

propio de lo mexicano, está presente en la muestra de las pintoras decimonónicas, 

principalmente de Luz Osorio, Eulalia Lucio y Pilar de la Hidalga. Esto lo vamos a 

desarrollar y mostrar visualmente en este apartado. 



 

 
 

169 

En la primera subcategoría Escenas de la vida cotidiana, la mayoría de la producción 

pertenece a las hermanas Sanromán, en especial de Josefa, quien mantuvo una 

activa participación en el ámbito artístico. Plasmando escenas hogareñas, en el 

espacio privado de la mujer burguesa, reflejando tanto en la decoración del hogar, 

como en vestimenta, así como la ejecución de actividades que embellecen al sexo 

bello, la ostentosidad, riqueza, hábitos, cotidianidad y realidad de un grupo 

perteneciente a la alta sociedad mexicana del periodo. 

La segunda clasificación corresponde a escenas del ámbito rural, en su mayoría de 

Pilar de la Hidalga, dentro del periodo de 1860 a 1890, donde se aprecia una clara 

tendencia al costumbrismo, con escenas de establos con animales de granja como 

gallos, gallinas, pollos, guajolotes, borregos y elementos como canastas, huevos, 

escobas y cazuelas. Con este tipo de escenas y temáticas que se alejan de una 

realidad burguesa y se dirigen hacia lo popular, Pilar de la Hidalga comienza a 

transmitir a través de sus obras un discurso diferente. 

En la tercera subcategoría se organizaron los bodegones, de los cuales hay una alta 

producción pictórica por parte de las mujeres, ya que reflejan parte de su cotidianidad 

y su espacio hogareño. Como hemos mencionado en esta investigación, los hombres 

de la época, sobre todo los críticos de arte indicaban que este tipo de temáticas eran 

adecuadas para el sexo bello, ya que gozaban de una gran observación, sensibilidad 

y pertenecían a un espacio doméstico, Sin embargo, más que hacer énfasis al espacio 

o sus habilidades, el bodegón que se consideraba bajo en técnica era el más 

adecuado para estas mujeres. Esta categoría la encabezan las hermanas Sanromán, 

con obras que van de 1840 a 1860, con bodegones que reflejan la riqueza, elegancia 

y opulencia, propia de la clase burguesa y el estilo romántico del periodo. Otra pintora 

que encabeza esta temática, es Eulalia Lucio con obras que se ejecutan de 1800 a 



 

 
 

170 

1890, plasmando elementos que se acercan más a lo popular, lo mexicano, incluso 

rural, como en su obra Cuadrito de comedor, donde vemos alimentos como huevos, 

chiles, queso de rancho, y elementos como una mesa desgastada de madera y una 

canasta de tule, todos bajo la influencia del costumbrismo. 

Otra categoría importante dentro de este análisis son las escenas de la vida cotidiana 

de clases populares o tipos sociales, de 1880 a 1890 destacan las obras de Luz 

Osorio, Pilar de la Hidalga, Paz Eguía Salot y Otilia Rodriguez, porque rompen 

totalmente la tradición romántica y burguesa que se ve reflejada en las obras de la 

primera mitad del siglo, hacía la nueva tendencia costumbrista y popular. En estas 

obras vemos la representación de una indígena papanteca, un indígena peón de 

hacienda, y dos mujeres probablemente mestizas que pertenecen al espacio público, 

de bajos recursos, una mendiga y una mujer con un anafre. Se muestra una categoría 

totalmente costumbrista, que se deslinda de las representaciones clásicas de la 

burguesía y busca reflejar la realidad del pueblo mexicano. 

De las escenas de vida cotidiana pasamos a los retratos, se decidió incluir los retratos 

en la temática de vida cotidiana, ya que los temas se entrelazan y en el desarrollo del 

análisis de la obra Estudio de una artista de Josefa Sanromán, era indispensable 

relacionarlo con el tema y significado del retrato en el siglo XIX.  

Comenzamos con la subcategoría de retratos políticos, en esta muestra encontramos 

personajes reconocidos en la historia del México decimonónico, como Agustín de 

Iturbide de Ángela Icaza y los retratos de Porfirio Díaz y su esposa Carmen Romero 

ejecutados por la pintora Carmela Duarte. Se consideran elementos importantes de 

la muestra ya que podemos notar las relaciones sociales y de poder que mantenían 

las pintoras mexicanas, reflejando su posición social, que es claro que fueron parte 

fundamental de su desarrollo como pintoras, sin embargo, eso no les quita el mérito 



 

 
 

171 

artístico ni sus habilidades como artistas, al contrario, habla de su pericia y destreza 

para manejarse en su grupo social como productoras culturales, rompiendo de alguna 

manera el arquetipo del sexo bello. 

Dentro de los retratos de la clase burguesa vemos una continuidad de 1850 a 1880, 

esto debido a la gran importancia que tenía el retrato para legitimar la clase social y 

su influencia, tanto política como económica. Destacan de nuevo las hermanas 

Sanromán, quienes reflejan la identidad burguesa y que ideológicamente se 

relacionan con la subcategoría de escenas de la vida cotidiana burguesa. 

De la misma forma, los retratos de clases populares tienen una relación con las 

escenas de vida cotidiana popular, en esta muestra destaca el trabajo de la pintora 

Luz Osorio y sus retratos de dos jóvenes mestizas que destacan por la fuerte y firme 

representación del tema de racialidad, reflejado en el tono de piel morena y el cabello 

negro, son representaciones sencillas, con una gran técnica y calidad pictórica, que a 

través de los colores reflejan un mito social, una ideología, así como la una nueva 

tendencia a representar parte de la mexicanidad y diversidad racial en México. Por 

último, presentamos los autorretratos de las pintoras Carmela Duarte en 1890, Carlota 

Camacho vestida de una revolucionaria masculinizada. 

 

 

  



 

 
 

172 

Tabla 11. Vida cotidiana. Elaborada por Lilia Estefanía López Méndez.  

Tema: Vida Cotidiana 

Subtema Obra Año Pintora 

Escenas de 
vida 
cotidiana 
burguesa 

Estudio de una artista 1849 Josefa Sanromán 
Castillo 

Sala de música 1850 Juliana Sanromán 
Castillo 

La convalecencia 1854 Josefa Sanromán 

 Autorretrato con familia 1865 Guadalupe Carpio 

4 

Escenas del 
ámbito rural 

Escena de establo (borregos) 1863 Pilar de la Hidalga 

Establo con borregos 1881 Julia Escalante 

Escena de establo (gallinas) 1891 Pilar de la Hidalga 

3 

Bodegones 
o naturaleza 
muerta 

Frutero con frutas 1848 Josefa Sanromán 
Castillo 

Jarrón con flores 1848 Juliana Sanromán 
Castillo 

Frutero 1850 Guadalupe Rul y 
Azcárate 

Bodegón con canasta. Plato con 
frutas y flores 

1850 Guadalupe Rul y 
Azcárate 

Bodegón 1860 María de Jesús 
Cortina 

Bodegón con cabrito, cazos de 
cobre, jarrón de talavera y 

chichicuilotes 

1861 Josefa Sanromán 
Castillo 

Naturaleza muerta 1870 Pilar de la Hidalga 

Jarrón de talavera poblana con 
amapolas 

1880 Natalia Leal 



 

 
 

173 

Cuadro con objetos para bordar 1884 Eulalia Lucio 

Cuadrito de comedor 1884 Eulalia Lucio 

Bodegón con fruta, sandía y 
huevos 

1886 Eulalia Lucio 

Naturaleza muerta (objetos de 
cocina) 

1889 Eulalia Lucio 

Amapolas en florero 1926 Luz Osorio 

  13 

Escenas de 
la vida 
cotidiana de 
tipos 
sociales 

La papanteca 1880 Luz Osorio 

La mendiga 1891 Pilar de la Hidalga 
García 

Hombre en un pozo 1900 Paz Eguía Salot 

Mujer con anafre 1900 Otilia Rodríguez 

   4 

Políticos Retrato del emperador Agustín 
de iturbide 

1855 Ángela Icaza 

Retrato de Carmen Romero 
Rubio 

1895 Carmela Duarte 

Retrato de Porfirio Díaz 1895 
(se asume) 

Carmela Duarte 

   3 

Clase 
burguesa 

Retrato de Dama 1850 Josefa Sanromán 
Castillo 

Retrato de niña 1853 Paz Cervantes 

Retrato de Carlos Haghenbeck 1860-70 Josefa Sanromán 
Castillo 

Retrato de María de Jesús 
Haghenbeck 

1863 Josefa Sanromán 
Castillo 

Retrato de una Dama 1886 Pilar de la Hidalga 
García 



 

 
 

174 

   5 

Retratos 
referentes a 
clases 
populares 

Rostro de mujer 1797 Rosa Cruz de la 
Espada 

Estudio para retrato de niña 1885 Luz Osorio 

Retrato de una dama 1885 Luz Osorio 

Retrato de Mili vestida de china 
poblana 

1920 Dolores Soto 
Madariaga 

   4 

Históricos/lit

erarios 

Retrato de enajenada 1850 Ángela Icaza 

David 1885 Luz Osorio 

   2 

Autorretratos Autorretrato 1890 Carmela Duarte 

 Autorretrato 1893 Carlota Camacho 
 

   2 

Total    40 

 

3.2.2.1 Romanticismo, mujer y nación 

Partiendo del contexto romántico decimonónico vamos a situar a nuestro objeto de 

estudio: ¿Qué relación existe entre la mujer y la corriente romántica?, ¿Dicho 

movimiento tuvo alguna influencia en el proceso de emancipación de las mujeres en 

el siglo XIX? o ¿La reprimió en espacios domésticos para ser estereotipada como una 

señorita de clase alta? y por último ¿Existe alguna relación con la construcción de 

identidad nacional? 

Como mencionamos en el primer capítulo, la influencia del movimiento romántico en 

México, se propagó en círculos burgueses, intelectuales y de artistas. Las pintoras del 



 

 
 

175 

siglo XIX pertenecían a estos grupos, su acercamiento e influencia al movimiento fue 

cercana y visible. Una de las hipótesis de este trabajo es que, a partir de su integración 

al medio artístico, las pintoras logran colocarse como un agente activo en el ámbito 

cultural, a pesar de las barreras sociales e ideológicas que las querían colocar en el 

ámbito privado, el hogar. Es justo a través de las pinturas de vida cotidiana, con 

temáticas como el retrato y los bodegones, haciendo referencia a un nacionalismo 

cotidiano, personal y femenino que logran sobresalir. 

Creación, mujeres y nación son conceptos que están entrelazados y tienen mucho en 

común, según la autora Natividad Gutiérrez192, existe un proceso de construcción del 

estado nación en los siglos XIX y XX que se basa en la homogeneidad, sin tener en 

cuenta la pluralidad como medio de una democracia participativa. Este planteamiento, 

el mismo que se hace Hobsbawm, sobre todo en espacios geográficos como 

Latinoamérica, en donde se gesta la mayor diversidad cultural del mundo. La autora 

presenta cuatro categorías de integración de las mujeres en el proceso de creación y 

construcción de la nación, la primera corresponde al grupo femenino que se encuentra 

en el ámbito privado, mujeres patriotas o nacionalistas que son madres, hijas y 

esposas. Dentro de esta agrupación ubicamos a la mayoría de las mujeres pintoras 

de esta investigación quienes, sin manifestar su nacionalismo como los hombres de 

la época en proyectos políticos o participación en el ámbito público, su aportación al 

proyecto de familia, religión y moralidad, eran la base de los hogares mexicanos y del 

proyecto nacionalista. Las mujeres eran las encargadas de formar a los ciudadanos 

mexicanos que conformaban el país durante el siglo XIX. La segunda categoría 

agrupa a las mujeres ejecutoras o actoras de un proyecto nacionalista, directa o 

 
192 Natividad Gutiérrez “Mujeres patria-nación. México: 1810-1920”, en Revista de Estudios de Género. 
La ventana [en línea], 2000, vol. 12, 209-243, ISSN: 1405-9436. Disponible en: 
https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=88411136009  

https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=88411136009


 

 
 

176 

indirectamente. ¿Acaso las pintoras no reflejan en sus obras el mismo discurso 

nacional que los pintores?, en sus obras trabajan temáticas como paisajes, 

bodegones y cotidianidad, tipos sociales, las mismas temáticas que a partir de la 

segunda mitad del siglo los hombres representan en sus obras bajo la corriente 

costumbrista que parte de un proyecto nacional. La tercera categoría corresponde a 

las mujeres que ingresan a la vida pública como maestras, enfermeras o 

comunicadoras. Estas mujeres comenzaron a gestar formas de expresión que 

resonaron en la cultura literaria, poetisas, narradoras, dramaturgas, ensayistas, 

periodistas y editoras feministas del siglo XIX como Dolores Correa, Isabel Prieto, 

Esther Tapia, Laura Méndez, María Enriqueta Camarillo, Refugio Barragán, Rosa 

Carreto, Severa Aróstegui o Josefa Murillo, y españolas que contribuyeron a la prensa 

mexicana como Leopolda Gassó y Concepción Gimeno, planteando temas 

relacionados a la educación y autonomía de las mujeres para conseguir una equidad 

de género193.  

La última categoría que describe Gutiérrez agrupa a las intelectuales, creadoras, 

productoras de cultura, son aquellas que tienen una visión de sí mismas y de cómo 

mirar a su nación o patria, encontrando en su proceso creativo su propio discurso 

sobre los arquetipos impuestos socialmente, criticando y defendiendo su cultura, 

historia y soberanía. Esta creación la vemos en la obras de escenas cotidianas de las 

hermanas Sanromán, en defensa de su cultura apreciamos la gran variedad de 

bodegones que ejecutan las Sanromán, Eulalia Lucio o Pilar de la Hidalga con sus 

escenas de establo, así como la presentación de tipos sociales que muestran la 

diversidad cultural y racial en México de Luz Osorio, Paz Eguía y Pilar de la Hidalga 

 
193 Leticia Romero Chumacero, “La escritura de mujeres del siglo XIX: de la invisibilidad a la 
posibilidad", en Revista de Comunicación de la SEECI [en línea], diciembre 2014, pp.128-133. 
Disponible en: https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=523552854016  

https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=523552854016


 

 
 

177 

y por último, el imponente autorretrato de Carlota Camacho defendiendo una postura 

política revolucionaria, que rompe el arquetipo burgués y de sexo bello, a finales del 

siglo XIX; todo esto nos remite a una construcción cultural que aportó a la construcción 

de nación desde la mirada femenina. 

En el primer capítulo se desarrolla el papel de la mujer en el movimiento romántico en 

México, el cual destaca las cualidades y virtudes de la mujer en relación a la 

sensibilidad, feminidad y emocionalidad que la caracterizaban, colocando al hombre 

y la mujer en distintos espacios. La mujer se convierte en la principal difusora del 

romanticismo, su capacidad de intuición la ubica el espacio privado y hogareño, a 

pesar de esta limitante su sensibilidad se consideraba apta para la emoción estética, 

encajando perfectamente en el ámbito artístico y en la Academia, momento crucial 

para el desarrollo de las creadoras culturales. 

Ahora bien, de acuerdo con Josefina Zoraida el surgimiento del Romanticismo fue el 

resultado de diversos acontecimientos históricos, que inician con la aparición de un 

nuevo continente que cuestiona las interpretaciones medievales del mundo y la 

cultura, que, bajo la tarea de reorganizar nuevas verdades básicas, surge la 

Ilustración. Con ella, el hombre recobra su fe bajo el impulso del progreso humano, 

propiciando el movimiento ilustrado de la Revolución Francesa. Con su aparente 

fracaso, se produce un cambio de pensamiento denominado Romanticismo, el cual 

fue impulsado por una reacción historicista, en donde la historia se reinterpreta, ya no 

es una lección para la acción, se convierte en el parámetro de los límites humanos 

sin contravenir el orden dispuesto por Dios. Es así como el Romanticismo retoma la 

Historia Nacional como el camino en la búsqueda del espíritu del pueblo, enfatizando 

las diferencias entre las diversas naciones. La historia romántica resalta 

simbólicamente las fuerzas espirituales que daban fuerza a los individuos y 



 

 
 

178 

conformaban las naciones, esto se denominaba como el genio del pueblo, el cual 

daba origen a las constituciones, leyes, arte, literatura y el derecho 194 

Como podemos ver, existen dos concepciones de Romanticismo, cada una se 

relaciona con el género. El Romanticismo ideológico que exalta los sentimientos, la 

sensibilidad y la intuición, así como la fe en Dios, está directamente enfocada a la 

mujer. Por otro lado, el Romanticismo nacionalista, que retoman los políticos e 

intelectuales de la época, está dirigido a la exaltación de la Historia Nacional, la cual 

busca emocionar, resucitar el pasado y a los individuos que se convirtieron en 

símbolos de la nación, los cuales dan fe del surgimiento de los nuevos Estados 

Nación. Ante esto, vemos la diferencia entre el discurso pictórico nacional que 

producen las pintoras mexicanas y el discurso pictórico nacional que producen los 

pintores mexicanos. El primer contacto de las mujeres mexicanas decimonónicas con 

el Romanticismo, fue a través de los novelistas-historiadores del siglo XIX195, quienes 

se encargaron de propagar dicha ideología, y sus principales receptoras fueron las 

mujeres. De esta forma se crea un discurso tanto histórico como de tintes cotidianos 

o como cita la autora: de color local196. 

De acuerdo con el autor Justino Fernández, la llegada del arte Romántico en México 

fue en torno al movimiento de Independencia a inicios del siglo XIX, que entrelazado 

con las luchas de libertad se abre un camino hacía las artes, que bien, se convirtió en 

un instrumento que movilizaba a las masas sociales durante este periodo. El 

romanticismo mexicano tiene como base al arte europeo, principalmente con la 

llegada de artistas extranjeros a México como Claudio Linati, Rugendas, D Alvimar, 

Egerton, los cuales comienzan a plasmar una expresión popular y espontánea de 

 
194 Zoraida Vázquez, op. cit., pp. 1-4 
195 Id.  
196 Ibidem, p. 4. 



 

 
 

179 

México, con representaciones de indumentarias, escenas de la vida cotidiana, 

arquitectura nacional y paisajes, abriendo camino a la renovación y reorganización de 

la Academia de San Carlos, para reforzar el programa progresista del presidente 

Santa Anna, con la intención de fomentar las artes en México y la modernización del 

país, con la llegada de nuevos maestros extranjeros en 1847. La pintura de la 

Academia sentó sus bases en el clasicismo europeo y el primer romanticismo alemán, 

la pintura correspondía a un espíritu romántico, que plasmaba la belleza ideal y clásica 

(europea) con tonos claros y composiciones casi perfectas, con temas religiosos, 

históricos, filosóficos y costumbristas. Sin embargo, la época y los acontecimientos 

requerían dejar atrás el clasicismo europeo para pasar a escenas con temas 

mexicanos, escenas históricas y la presencia de un indígena idealizado conforme al 

canon clásico y europeo, convirtiéndose en construcciones de apolos y vestales.197 

La pintura académica y clásica que introducen los maestros extranjeros a partir de las 

primeras décadas hasta aproximadamente 1870, fijan los criterios estéticos y 

burgueses del arte en México, incluso para las mujeres pintoras quienes se 

convirtieron en sus discípulas y alumnas a lo largo del siglo XIX, tendencia que en las 

obras de la primera mitad de siglo, de las hermanas Sanromán, discípulas de unos 

de los maestros con mayor influencia en la Academia durante todo el siglo XIX, 

Pelegrín Clavé pintor catalán formado en Roma. 

El papel de la mujer en el Romanticismo representaba la realidad que una sociedad 

patriarcal que imponía a una minoría, los prototipos sociales del siglo XIX 

estereotiparon a la mujer en un modelo tradicional, bajo una ideología conservadora 

que buscaba recluirles en el ámbito doméstico, modestia femenina, en un seno de 

familias que pertenecían a la élite social mexicana, las cuales buscaban impartir a las 

 
197 Justino Fernández, Arte Mexicano, México, Editorial Porrúa, 2009, pp. 261-272.  



 

 
 

180 

señoritas burguesas una educación culta, que agraciara su persona, pero sin 

transgredir los parámetros sociales198. Este período, que abarcó desde finales del 

siglo XVIII hasta mediados del siglo XIX, no solo marcó un disparador en la producción 

cultural, sino que también sentó las bases para una incipiente reivindicación de los 

derechos femeninos, es por ello que la relación e influencia que tuvo el movimiento 

romántico en las mujeres de la élite mexicana es importante para el desarrollo de este 

tema, convirtiéndose en protagonistas de un discurso y producción cultural. 

 

3.2.2.2 La cotidianidad como parte del proyecto nacionalista 

La obra de Guadalupe Carpio, Autorretrato con familia de 1865, expresa la primera 

categoría en la que Natividad Gutiérrez ubica a mujeres que, sin poder manifestar 

públicamente su nacionalismo como los hombres de la época, ejercen su aportación 

con el proyecto de familia, religión y moralidad, constituyéndose en la base de los 

hogares mexicanos y del proyecto nacionalista. 

Al centro de la obra vemos a la pintora Guadalupe Carpio sentada frente a un lienzo, 

ligeramente volteada viendo al espectador, sosteniendo una paleta con óleos, 

pinceles y un tiento de pintora. Ella porta un vestido de seda color palo de rosa, con 

detalles en las mangas color azul cielo, así como la solapa de su cuello y encaje 

blanco. Su peinado es discreto y sencillo. La pintora se encuentra finalizando una 

obra, empotrada en un marco dorado, dedicada a su esposo Martín Mayora, en la 

cual, el aparece de frente portando un elegante frac negro, camisa blanca y un moño 

azul. Detrás de la pintora se encuentra su madre, doña Guadalupe Berruecos, quien 

está cargando a su nieto, hijo de Guadalupe y Martín. Del otro lado de la pintora se 

encuentra su otra hija, quien viste un elegante vestido de terciopelo rojo, con detalles 

 
198 Illán Martín, op. cit., pp. 209-211. 



 

 
 

181 

azules y de encaje, con su mano ligeramente alzada, señalando y admirando la obra 

de su madre.  

Guadalupe Carpio Berruecos 

 

Cuadro 25: Autorretrato con familia. María Guadalupe de los Ángeles Carpio Berruecos. 1865, óleo sobre tela. 
Museo Nacional de Arte. Fuente: Wikipedia 

https://es.wikipedia.org/wiki/Guadalupe_Carpio


 

 
 

182 

 
En esta obra Guadalupe se destaca a sí misma con detalles compositivos como la luz 

en su rostro, su posición central y su mirada dirigida al espectador, mostrando su 

intención de protagonizar su propio espacio; pero, a diferencia de las demás pintoras 

del siglo XIX, decide retratar a su familia junto a ella. Natividad Gutiérrez199 plantea 

que uno de los parámetros que integra a la mujer en proceso de construcción nacional 

es su aportación con el proyecto de familia, religión y moralidad, siendo ella la base 

(lo vemos en la posición central de la pintora), del hogar mexicano, asimismo del 

proyecto nacionalista. La obra nos habla de una mujer y su quehacer artístico; sin 

embargo, si la analizamos detenidamente, su discurso busca reafirmar su lugar en la 

sociedad, como madre, esposa, hija y pintora, dentro de un núcleo familiar, que a ella 

la legítima como buena ciudadana mexicana, mujer y pintora. Una cosa no está 

alejada de la otra. A pesar de que actualmente se están elaborando nuevas 

interpretaciones de nación y Gutiérrez plantea una de ellas, la familia en el siglo XIX 

es sin duda, fundamental para el proyecto nacional.  

Otro ejemplo de cotidianidad y romanticismo son las hermanas Sanromán, quienes 

muestran esta diversidad de espacios y realidades que conforman parte de la 

identidad nacional, partiendo desde el grupo social de la élite mexicana, reflejando 

una narrativa social y cultural, así como su experiencia personal en el ambiente 

doméstico, tal como lo vemos en sus obras de interiores, Gabinete de costura, Sala 

de música y La Convalecencia. Obras en las cuales se ilustra el ambiente hogareño 

de las señoritas de clase alta del siglo XIX, mostrando la intimidad de su casa, su 

familia, y las actividades cotidianas que el sexo bello solía desarrollar: la lectura, la 

música, la costura y la pintura200.  

 
199 Gutiérrez, op. cit., p. 210. 
200 Cortina, op. cit., p. 193. 



 

 
 

183 

 

Cuadro 26: Sala de Música. Juliana Sanromán. 1850, óleo sobre tela. Museo Casa de la Bola.  
Fuente: Secretaría de Cultura 

 
Una obra que representa la cuarta categoría de integración nacional que plantea 

Gutiérrez es: Estudio de una artista de Josefa Sanromán. En esta obra podemos 

identificar a tres mujeres, las hermanas Sanromán acompañadas probablemente de 

su institutriz o empleada doméstica, en una habitación hogareña. A la izquierda vemos 

a una mujer leyendo, al centro a la pintora culminando su cuadro, y hacia la derecha 

se encuentra una mujer sentada en un sofá con una postura contemplativa. La 

habitación es sencilla, con techo de cielo raso que se funde con la pared izquierda a 

través de cenefas decorativas, del cual cuelga un candil que les proporciona una 

escasa luminosidad, por lo que la mujer pintora se coloca junto a una ventana 

decorada con una cortina roja de tela Damasco. En la parte superior podemos 

contemplar un dosel de un grisáceo opaco, el cual tiene una tela muy delgada de color 

https://www.gob.mx/cultura/articulos/las-hermanas-sanroman-precursoras-de-la-pintura-hecha-por-mujeres-en-mexico?idiom=es


 

 
 

184 

blanco que permite la reflexión de la luz hacia su lugar de trabajo. En las paredes de 

la habitación podemos apreciar al fondo la imagen de una Madona, y debajo un 

mueble de madera con algunos jarrones de cerámica estilo Delft. En la pared derecha 

observamos un conjunto de cuadros, el primero de mediano tamaño, es una obra que 

representa un jarrón con rosas de diferentes tipos y colores, el cuadro del centro, a la 

Virgen de los Dolores, la cual porta un hábito religioso de color azul, con una expresión 

de dolor y tristeza en su rostro, a su lado se encuentra otro cuadro representando una 

naturaleza muerta compuesta por un jarrón y unas frutas. En el centro de la 

composición se encuentran sillas y un banco de madera tapizados con terciopelo rojo, 

así como una mesa de madera, con un mantel color marfil estampado y por encima 

se distinguen unos libros y un portarretratos. Siguiendo con el piso, tenemos dos 

alfombras decorativas, la más grande, anaranjada, se ubica en el centro, y bajo el 

sillón se asoma una más pequeña de color marrón parduzco. La obra nos muestra 

una composición decorativa, típica de los hogares mexicanos de clase alta en el siglo 

XIX. 

Como ya hemos expuesto, la pintora se ubica en el centro de la composición, de 

espaldas y con la cabeza ligeramente inclinada iluminada por la luz natural que 

atraviesa la ventana. Su vestimenta está compuesta por un vestido de estilo victoriano 

color rosa, probablemente de seda importada, así como una mantilla de encaje blanco 

con un lazo rojo al cuello. En su mano izquierda porta su paleta de óleos donde se 

aprecia un abanico de colores y sujetando una variedad de pinceles. En su regazo 

sostiene un tiento de pintora, el cual se utiliza para estabilizar la mano de trabajo de 

la pintora, frente a ella está un caballete con un lienzo, que está finalizando. En la 

base del caballete se encuentra un retazo de tela para limpiar los restos de pintura. 

En la obra que está finalizando la pintora, se representa a una mujer con su hábito 



 

 
 

185 

religioso, manos extendidas y en su rostro se nota una expresión de dicha y dolor, al 

estar recibiendo una flecha dorada en el corazón, clavada por un ángel que se 

encuentra detrás de ella. Del lado izquierdo se encuentra una mujer sentada 

sosteniendo un libro, con una indumentaria más simple, viste una falda negra, blusa 

blanca y una mantilla gris. En la parte derecha de la habitación una mujer sentada 

sobre un sillón vestida elegantemente toma una posición reflexiva reposando su 

cabeza sobre su mano izquierda.  

De acuerdo con Leonor Cortina201, la pintora Josefa Sanromán Castillo era originaria 

de Lagos de Moreno, Jalisco, nacida durante la primera mitad del siglo XIX, 

proveniente de una familia de comerciantes de la élite mexicana, hija del señor Blas 

Sanromán Gómez y la señora María de Jesús Castillo, fue la quinta de sus siete 

hermanos, ella y su hermana Juliana son las únicas que deciden formarse en el 

ámbito artístico como pintoras. En los registros de la Academia no se menciona quién 

fue el maestro de las hermanas Sanromán, sin embargo, se puede afirmar por el 

parecido estilístico y la relación tan cercana de la familia con famoso pintor Pelegrín 

Clavé, que fue su maestro, quién transmitió los parámetros y fundamentos de la 

Academia a las pintoras. Cabe recalcar que las hermanas tomaban clases privadas 

en su hogar, incluso podemos apreciar en la obra que tenían su propio espacio 

creativo. Durante los años en los que se dedicaron a la pintura, los cursos en la 

Academia de San Carlos eran intermitentes, la oportunidad de formarse como pintora 

oficial en San Carlos, se cursó y completó hasta el último tercio del siglo XIX.  

 
201 Cortina, op. cit., pp. 186-198 



 

 
 

186 

Josefa Sanromán Castillo 

 

Cuadro 27: Estudio de una artista. Josefa Sanromán Castillo. 1849, óleo sobre tela. Museo Casa de la Bola.  
Foto: Lilia E. López Méndez 

 



 

 
 

187 

El destino de la pintora Josefa cambia con la muerte de su hermana Juliana en 1852, 

después de algunos años de luto contrajo matrimonio con su cuñado Carlos 

Haghenbeck en 1856, un acontecimiento común de la sociedad mexicana de esos 

tiempos, que tenía el propósito de mantener los negocios, consolidar su fortuna y los 

lazos familiares, que en este caso convenían más a Haghenbeck. 202 A pesar de su 

estado civil, Josefa desarrolló una actividad artística activa y muy importante, 

presentando sus obras en la 2a, 3a, 7a y 8a exposición de la Academia. El estilo de 

su obra se apegó a la manera de su maestro, abordando géneros como la naturaleza 

muerta, la pintura religiosa, retratos y escenas de interior, con una combinación de 

estilo mexicano y europeo. De acuerdo a Ida Prampolini, los críticos de aquella época 

insistían en que los cuadros de interiores domésticos eran el tema más apropiado 

para el pincel de las señoritas pintoras, ya que se adecuaba a su espacio privado e 

instinto de fina observación203, pero la obra que se pretende analizar, simbólicamente 

expresa un discurso de autonomía. Fue tan destacable su papel como pintora en el 

siglo XIX que la artista Sanromán, estuvo expuesta a la opinión de los críticos de arte 

más importantes de la época como: R. Rafael, José María Bárcena y otros anónimos, 

quienes se refieren a Sanroman como una pintora prodigiosa, constante y 

experimentada. 

La señorita doña Josefa Sanromán ha venido a probar de nuevo su indisputable 
talento –escribía R. Rafael–. Deseábamos ver los cuadros de esta distinguida joven. 
Nuestras esperanzas se han realizado y los tres lienzos que ha expuesto la señorita 
son dignos ciertamente del pincel del más experimentado artista.204  
 

 
202 María G. Carapia Medina, “Negocios y familia: Carl Hypolite Haghenbeck Braunwald 1844-1890”, 
tesis de doctorado, Universidad Michoacana de San Nicolás de Hidalgo, Instituto de Investigaciones 
Históricas, 2019. 
203 Rodríguez Prampolini, p. 254. 
204 Cortina, op. cit., p. 198.  



 

 
 

188 

Sin embargo, su actividad como pintora no impidió que realizara impecablemente sus 

actividades de una señora de tal posición social al cuidado y dedicación a sus hijos, 

así como inculcar una educación católica, procurando cada detalle para atender, 

cumplir como madre y esposa, cabe destacar la gran influencia de la familia Sanromán 

en el desarrollo económico de Carlos Haghenbeck, dándole posicionamiento y 

prestigio en el ámbito comercial, gracias a su padre Blas Sanromán.205 No solo el 

papel artístico es un aspecto importante en su vida, sus relaciones sociales, políticas 

e influencia económica, nos habla de una autonomía que mantenía la joven mexicana, 

al no depender de su esposo, pero sí de su familia y posición social. 

En la obra de Sanromán, la primera característica que podemos notar, es la escena 

de vida cotidiana, temática que según la autora Susan Woodford,206 ha sido 

considerada en algunas épocas, poco dignas, y carentes de seriedad. Pero a partir 

del siglo XVII tanto mecenas como artistas se cautivaban contemplando y 

representando la vida que los rodeaba, con temas insignificantes, bellos y sugestivos, 

especialmente en Holanda con la pintura costumbrista. Los pintores gustaban de 

representar escenas como peleas de tabernas, fiestas familiares y mujeres normales 

ocupadas en sus tareas cotidianas con una tranquila dignidad, mostrando la gran 

diversidad de la vida contemporánea, describe la autora. Es imposible leer este 

fragmento y no visualizar las famosas obras del reconocido pintor Vermeer: La 

lechera, La joven de la perla, Muchacha leyendo una carta o su Mujer con Laúd.  

 
205 Carapia, op. cit., pp. 280-294.  
206 Susan Woodford, Cómo mirar un cuadro, Editorial Gustavo Gili, Barcelona, 1983, pp. 30 



 

 
 

189 

 

Cuadro 28: Girl reading a letter by an open window. Johannes Vermeer. 1657-1659, óleo sobre lienzo, 83 cm × 
64.5 cm. Gemäldegalerie Alte Meister. Fuente: Google Arts & Culture 

 

Obras que actualmente son reconocidas con obras maestras del arte del siglo XVII 

holandés, es aquí cuando nos preguntamos ¿el género está relacionado con la 

apreciación y valorización del arte? ¿Acaso estas escenas de género no son similares 

a Estudio de una artista de Josefa Sanromán? 

Ahora bien, partiendo de esto, hagamos una breve comparación con la obra del pintor 

mexicano Agustín Arrieta, quien plasma una escena de interiores, pero con una 

connotación distinta. Vemos en su obra, el interior de una pulquería, con un piso de 

madera y paredes color café. De lado derecho vemos una puerta de madera, y de 

lado izquierdo unas cortinas color rojo, con unos guajes colgando de un palo. En la 

pared central se aprecia un cuadro, con una escena en la cual vemos a Baco, dios 

del vino, y a su alrededor un grupo de hombres. Debajo del cuadro hay un estante 

con vasos pequeños de vidrio. Identificamos en la parte central del cuadro a una 

https://artsandculture.google.com/story/AAXRZJ86i2pMIQ?hl=es


 

 
 

190 

mujer, de piel blanca, y cabello recogido, portando una blusa blanca y una falda color 

azul. La mujer se encuentra sosteniendo una ollita de barro, la cual, acaba de llenar 

con pulque de un tinacal de madera, que se encuentra a lado de ella. En la mesa, se 

encuentran cinco hombres sentados, tomando pulque y platicando entre ellos. Junto 

a la puerta, se encuentran otros dos hombres llegando al lugar. Por último, en la parte 

inferior de lado izquierdo, hay una mujer de edad avanzada, piel morena, cabello 

recogido y canoso, porta una blusa blanca y una falda gris. Se encuentra sentada en 

el piso, ofreciéndole una gordita de nata, a un hombre de la mesa, que le da la 

espalda. En el piso se encuentra su comal y unas vasijas de barro.  

 

Cuadro 29: Interior de una pulquería. José Agustín Arrieta. s/n, óleo sobre tela. Museo Nacional de Historia. 
Fuente: El Universal 

 
La obra de Arrieta, es considerada como parte del arte costumbrista más destacado 

en el siglo XIX, plasmando escenas de la vida cotidiana de diferentes grupos y sujetos 

sociales. No obstante, es visible la simbología en la obra, referente a la masculinidad 

y su relación con las bebidas alcohólicas; así como, la socialización de los hombres 

en lugares públicos. Vemos a siete hombres que se encuentran en un espacio público, 

https://confabulario.eluniversal.com.mx/el-platillo-de-los-dioses/


 

 
 

191 

disfrutando su tiempo libre; algunos platicando, otros descansando, y algunos 

vendiendo productos. Se aprecia la libertad del género masculino en estos espacios 

y la restringida participación de las mujeres en los mismos. En contraste, vemos a dos 

mujeres, una sirviendo a los hombres, y la otra, vendiendo un producto, que, por su 

lugar en la pintura, se inferioriza aún más su rol social. En su obra, Cocina con chinas 

poblanas de 1856, el pintor hace una representación del interior de una cocina, las 

protagonistas son cinco mujeres, trabajando en sus labores domésticas, dentro de su 

espacio privado y seguro. Vemos un significado similar a la obra anterior, en donde 

se ubica a la mujer en un espacio hogareño y sirviendo a otros: la cocina.  

En comparación a la obra de Sanromán, identificamos una escena de interiores, pero 

de un espacio público, en donde se marcan los roles de género, con el trabajo y el 

ocio. La mujer en este caso, está realizando su trabajo fuera del espacio doméstico, 

pero sirviendo a los hombres. En la obra de Sanromán, vemos un discurso diferente. 

También, aunque la mujer visualmente acapara el centro de la obra junto con el 

pulque, su protagonismo probablemente se debe a su labor de servicio al género 

masculino, y enfatizando su singularidad en un conjunto de hombres. Es decir, que 

ellas no pertenecen a esos espacios, a menos que sea con este tipo de labores, 

incluso la mujer que se encuentra en el suelo probablemente busque representar lo 

mismo. Incluido, su rol es menor al de la mujer del centro. Son claras las diferentes 

formas de representar los interiores de acuerdo al género, también, es importante 

destacar que los cuadros de escenas cotidianas se convierten en una tendencia 

pictórica, bajo la corriente costumbrista en la segunda mitad del siglo. La obra de 

Arrieta no está fechada, pero en relación a su obra Tertulia de pulquería, ejecutada 

en 1851, probablemente sean de la misma fecha o temporalidad. Teniendo en cuenta 

esto, la obra de Josefa está fechada en 1849; la obra de su hermana Juliana, Sala de 



 

 
 

192 

música, fue ejecutada antes de su muerte en 1852. Esto quiere decir que las 

hermanas Sanromán son pioneras del arte costumbrista en el siglo XIX, con escenas 

de interiores que plasman la vida cotidiana de un grupo social en México. 

Continuando con el tema y el análisis de la obra de Sanromán; los críticos mexicanos 

del siglo XIX determinaron que los cuadros de interiores domésticos, eran los temas 

más apropiados para las mujeres ya que, según ellos, gozaban de una habilidad para 

observar detalladamente y tenían más experiencia en asuntos hogareños, a diferencia 

de los hombres, es así que en la mayoría de sus representaciones se aprecia este 

ambiente íntimo y familiar, que representa la vida de las señoritas de clase alta en el 

siglo XIX, con escenas de actividades como: la lectura, la música, la costura y la 

pintura.207 Definitivamente el género juega un papel muy importante para tomar en 

cuenta la aportación de un sujeto en cualquier ámbito, en este caso las mujeres. Otro 

aspecto en la obra de Josefa y en comparación con la obra de Arrieta, vemos la 

imposición de la sociedad hacía la mujer, de ser recluida en el hogar, convertido en 

un santuario privado, dedicada a sus hijos, preservando el bienestar doméstico y 

familiar, mientras el hombre tendría su actividad fuera de la casa, en los espacios 

públicos y políticos.208 

Roberto Castelán, en su trabajo Mujeres, modernidad y construcción de la Nación209, 

plantea cómo la mujer se integra al imaginario de la nación decimonónica, con una 

concepción igualitaria y homogénea, pero que sitúa a la mujer en el espacio privado, 

con una total falta de inclusión hacia la mujer, que es limitada por un sistema 

patriarcal, que solo la considera como una constructora de identidad nacional desde 

 
207 Cortina, loc. cit.  
208 Galí , op. cit., p. 62.  
209 Roberto Castelán Rueda, “Mujeres, modernidad y construcción de la Nación” en Sara Beatriz 
Guardia (ed.) Mujeres que escriben en América Latina, [en línea], 2023. Disponible en: 
https://www.cervantesvirtual.com/obra/mujeres-modernidad-y-construccion-de-la-nacion-1219134  

https://www.cervantesvirtual.com/obra/mujeres-modernidad-y-construccion-de-la-nacion-1219134


 

 
 

193 

su papel como , no desde una , también argumenta y se cuestiona cómo se puede 

construir y consolidar una nación que sólo acata las órdenes del género masculino 

como única y universal, excluyendo a las mujeres y otras minorías en este proceso. 

Esto nos habla de un imaginario nacional que fue construido por unos cuantos, que 

debería ser cuestionado y reelaborado en los nuevos trabajos historiográficos. 

Podemos observar en la imagen dos elementos importantes, el primero es una obra 

en donde identificamos a seis mujeres como protagonistas, destacando la acción que 

ejercen en la obra, la mayoría representa una aptitud, valor intelectual y religioso de 

la época, lo cual nos habla de las virtudes que estas mujeres están ejerciendo, así 

como la influencia de las vírgenes representadas en los cuadros, que también forman 

parte de la escena. Uno de los valores intelectuales más cultivados en la época por 

una señorita burguesa, es la literatura. En el corpus literario del Romanticismo, las 

mujeres suelen ser representadas como arquetipos idealizados: a menudo, eran 

símbolos de pureza, feminidad, belleza y emocionalidad exacerbada. Escritores como 

Manuel Altamirano en su obra Clemencia210, describe el estereotipo del sexo bello en 

sus protagonistas: una mujer debe ser buena y amable, con sentimientos 

apasionados hacia todo lo que pertenece a la tierra natal, las mujeres se presentan 

francas y risueñas, no deben de ser mojigatas para ser virtuosas, toda mujer debe de 

saber amar bien, con ternura, lealtad, sin interés, en virtud de un sentimiento tan 

exaltado como puro, su belleza física y belleza moral. En otra obra de la época, La 

Quijotita y su prima211, se expone la dualidad de la mujer 'decente y educada' con el 

personaje de Pudenciana, frente a la mujer 'salvaje y bravía' de la Quijotita, 

enfocándonos en la protagonista Pudenciana, mujer de la élite mexicana, se describe 

 
210 Ignacio Manuel Altamirano, Clemencia, México, Editorial Trillas, 2013. 
211 José Joaquín Fernández de Lizardi, La quijotita y su prima, México, Editorial Porrúa, 2017. 



 

 
 

194 

como modesta y reservada, con una educación ilustrada, conocimiento de asuntos de 

jurisprudencia para mantener la posición económica, quién contrae matrimonio y 

forma una familia, limitándose a un espacio, su casa y la ciudad, dentro del matrimonio 

ella es inferior al hombre en cuanto al cuerpo, pero igual en todo a él en espíritu. Tales 

representaciones no solo encapsulan una admiración patriarcal, sino que, al mismo 

tiempo, subrayan las restricciones que a la mujer se le imponían, relegándolas a roles 

que enfatizaban su vulnerabilidad y subordinación. 

El pintor y litógrafo italiano Claudio Linati en su obra Trajes civiles, militares y 

religiosos de México,212 describe el tipo social de la Joven dama mexicana, 

refiriéndose a ella de igual forma como el sexo bello, poseedora de un porte elegante, 

allegada a la religiosidad. Su vestimenta es similar a la que lucen las mujeres de la 

obra, el estilo de vestido, la mantilla, aunque el autor no hace una descripción de la 

vestimenta, en la ilustración podemos observar las similitudes y su relación con la 

religión, lo cual nos lleva a las presentaciones religiosas de la obra de Josefa 

Sanromán.  

 

Litografía 1: Dama elegante mexicana. Claudio Linati.1828. Trajes civiles, militares y religiosos de México. 
Fuente: Internet Archive 

 
212 Claudio Linati, Trajes civiles, militares y religiosos de México (1828), México, UNAM, 1956, p. 51. 

https://archive.org/details/trajescivilesmil00lina


 

 
 

195 

 
De esta forma, y teniendo en cuenta el impacto de la obra del litógrafo italiano en el 

ámbito artístico, gracias a la difusión de sus representaciones de los tipos sociales en 

México; podemos interpretar que durante el periodo la relación entre la religión, la 

devoción y la fe eran representados por las mujeres. Así como, en las novelas, en la 

obra de Linati se sigue viendo la idealización de la mujer, de clase social alta, 

vestimenta conservadora, con formas y colores sobrios, muy allegada a la religión. 

Otro medio con una gran influencia en la formación del ideal femenino, eran las 

publicaciones como revistas, manuales y calendarios, que en su mayoría eran 

escritos por hombres bajo seudónimos femeninos, describiendo patrones de conducta 

que las mujeres debían seguir, para resolver problemas domésticos, realizar labores 

manuales, patrones de bordado, incluyendo lecciones de pintura y datos culturales, 

teniendo como objetivo educar al sexo bello213.  

El segundo elemento esencial de la obra de Josefa Sanromán fueron los temas 

religiosos que proliferaron en la mayoría de su iconografía, incluso podemos observar 

una especie de alegoría religiosa que nos presenta un simbolismo referente a una 

ofrenda o altar con los cuadros de bodegones, a las Vírgenes representadas. 

Refiriéndonos a la influencia de las publicaciones para señoritas en 1850, en el 

Presente amistoso, publicación dedicada a las damas mexicanas, se publica lo 

siguiente en el artículo Consejos a una señorita: 

Nada diremos sobre la importancia de la religión: ella es tal, que no se puede concebir 
una mujer perfecta, sin un fondo inmenso de piedad. Si alguna careciera de religión, 
sería un monstruo. Por fortuna esto en nuestra república es desconocido: el sexo 
femenino merece perfectamente en ella el título de piadoso.214 

 
 

213 Angélica Velázquez Guadarrama, “La representación de la domesticidad burguesa: el caso de las 
hermanas Sanromán”, en Esther Acevedo (Coord.), Hacía otra historia del arte en México. De la 
estructuración colonial a la exigencia nacional (1780-1860), México, Arte e Imagen, 2001, p.134. 
214 Ignacio Cumplido, “Consejos a las señoritas”, en Presente amistoso dedicado a las señoritas 
mexicanas, México, 1851, p. 17. 
 



 

 
 

196 

La lectura de textos religiosos formó parte de los valores que heredó la sociedad 

mexicana de la novohispana, así en los grupos económicamente privilegiados era una 

tendencia, ya que demostraban educación, moral y conservadurismo. Los textos 

religiosos eran parte del repertorio literario de las señoritas de clase alta en el México 

decimonónico. La nueva conciencia política de la mujer fue una educación literaria y 

sentimental que hizo posible la aparición de un nuevo tipo femenino. Un ejemplo de 

la educación religiosa que se les inculcaba a las mujeres del siglo XIX, desde sus 

inicios, fue la señora Leona Vicario, quien además de su afición a las novelas de Clara 

Harlowe de Samuel Richardson y La huerfanita inglesa de La Place, su religiosidad 

estaba bien arraigada, tanto en sus pinturas de carácter religioso, como la lectura de 

novenas e impresos místicos.215 

A pesar de que el monopolio religioso finaliza en 1857 con la nueva Constitución 

liberal, y su división entre Estado e Iglesia, la sociedad mexicana se mantenía ajena 

a los hechos políticos, juntas o normativas, y así la religión mantuvo su influencia en 

la sociedad mexicana tanto en clases altas como bajas, una ideología de religiosidad 

tan fuerte era muy difícil desprenderla de una sociedad. La Constitución marca un 

distanciamiento político entre Estado e Iglesia, sin embargo, su influencia se mantiene 

como parte de la identidad de los mexicanos. Incluso en el ámbito político la religión 

era algo intocable, la fe, las creencias, la devoción y la ideología en sí, se mantenía 

intacta, era necesario dejar claro por parte de los grupos burgueses liberales su 

postura católica, con diversas publicaciones, decretos y textos en donde su postura 

siempre venía de una concepción católica y religiosa. Los liberales hacían uso de 

 
215 Galí, op. cit., pp. 55-66. 



 

 
 

197 

materiales religiosos para acercarse al pueblo y que el pueblo comprendiera a partir 

de las analogías religiosas, los propósitos políticos del grupo liberal.216 

En el arte nacionalista oficial del siglo XIX vemos obras de pintores de renombre, así 

como parte de la Academia de San Carlos, dentro de estas obras apreciamos escenas 

conmemorativas, de hechos históricos, personajes heroicos de la historia de México, 

así como una amplia simbología referente a la patria, como lo desarrollamos en el 

segundo capítulo. Al respecto conviene decir que si hablamos de identidad nacional, 

no se puede dejar a un lado la sociedad, en este caso a los mexicanos, y nos referimos 

al México decimonónico del discurso oficial, que en este caso buscaba exaltar la 

imagen del indio prehispánico así como del indígena y del mestizos; nos referimos a 

todas debe de incluir a todos los grupos sociales que conformaban la sociedad 

mexicana de este entonces, para poder visibilizar esto, de deben tomar en cuenta el 

aspecto de la cotidianidad, costumbres, tradiciones, tipos sociales. En esta 

investigación podemos apreciar esta variedad de temáticas, sin embargo, la que 

predomina durante la primera mitad del siglo XIX, es la vida cotidiana de la burguesía, 

vemos una construcción ideológica del nacionalismo, definido por el grupo en el 

poder, la burguesía.  

A diferencia de los pintores de Academia y de las obras consideradas como 

nacionalistas, no solo en el siglo XIX, sino en la historiografía mexicana del arte 

nacional, durante la primera mitad del siglo, no se consideran como parte del discurso 

nacional las obras que reflejan la cotidianidad de los grupos sociales ¿Por qué? 

¿Porque los pintores masculinos de la época no las pintaban, y por ello no deberían 

de ser nacionalistas? 

 
216 Nieto, op. cit., pp. 7-23. 



 

 
 

198 

Las escenas de la vida cotidiana de la producción femenina, tanto de la primera mitad 

de siglo que representa la domesticidad burguesa, y la segunda mitad busca 

representar los tipos sociales a través de retratos y escenas costumbristas, también 

forman parte de una identidad que daba cuenta de la realidad del periodo, reflejaban 

una identidad, que según el periodo se iba cambiando. Es aquí donde llegamos a la 

aportación y discurso de las mujeres pintoras decimonónicas en cuanto a su 

identidad, nación y cotidianidad. 

 

3.2.2.3 El retrato como herramienta de identidad nacional 

Otro aspecto a considerar en el análisis de la obra de Josefa Sanromán es el retrato, 

su significado, importancia y relación con la identidad nacional, argumento que vamos 

a desarrollar en este apartado, y que da seguimiento al análisis de nuestra categoría 

de vida cotidiana con las temáticas de retratos burgueses, políticos, de tipos sociales 

y autorretratos. De acuerdo con Esther Acevedo el retrato del período que comprende 

de 1781-1861, permite observar una sociedad en transición a través de elementos 

como la apariencia del cuerpo, su movimiento, la pose, la expresión, la vestimenta; 

reflejando una sociedad que se está encaminando hacia la modernidad europea, una 

sociedad que busca definirse como mexicana, tomando como base a las sociedades 

europeas. Los retratos desde la colonia buscan reflejar los valores de una sociedad 

estamental, a través de representaciones de buena conducta, moralidad y 

religiosidad, con formas de identificación, que pretenden reafirmar una colectividad o 

grupo social en específico.217 Durante la primera mitad de siglo los retratos se dirigen 

en su mayoría a criollos y burguesía mexicana. 

 
217 Esther Acevedo, “Diferencias y permanencias en el retrato de la primera mitad del siglo XIX”, en 
Esther Acevedo (Coord.), Hacia otra historia del arte en México. De la estructuración colonial a la 
exigencia nacional (1780-1860), México, Arte e Imagen, 2001, pp. 107-108.  



 

 
 

199 

En la obra del pintor Clavé Retrato de Ana García Icazbalceta, esposa del arquitecto 

de la Hidalga, se aprecia una dama de clase privilegiada, posando hacía el espectador 

con una mirada serena, piel clara, cabello oscuro y pulcramente recogido, sentada 

sobre un sillón portando una vestimenta elegante, luciendo un vestido de seda 

tornasol color rosado y crinolina, con encaje blanco en el cuello portando un broche 

como adorno, se cubre con una mantilla negra de encaje y sostiene un abanico. Para 

complementar su atuendo luce un broche en el cabello, aretes y una pulsera. El sillón 

donde está sentada es de madera con forro en terciopelo rojo y en el fondo una cortina 

de color café que viste la pared. 

   

Cuadro izquierdo 30: Retrato de Ana García Icazbalceta, Pelegrín Clavé. 1851. Museo Nacional de San Carlos. 
Fuente: Museo Arocena 

Cuadro derecho 31: Retrato del arquitecto Lorenzo de la Hidalga. Pelegrín Clavé. 1851. Museo Nacional de San 
Carlos. Fuente: Museo Arocena 

 
En el retrato de Lorenzo de la Hidalga lo vemos de pie, recargado en su mano 

izquierda, sobre una mesa de madera de pino y mármol, con una postura altiva y 

orgullosa. El arquitecto porta un frac negro sobrio y elegante. Podemos apreciar 

simbolismos como los planos e instrumentos de su oficio como arquitecto, así como 

https://museoarocena.com/pelegrinclave/
https://museoarocena.com/pelegrinclave/


 

 
 

200 

una maqueta de la cúpula de la Iglesia de Santa Teresa la Antigua, obra que el diseño. 

Ambos retratos elaborados por Pelegrín Clavé, pintor destacado de la Academia y del 

siglo XIX, así como mentor de algunas pintoras decimonónicas, son modelos del 

retrato de la época, bello, ideal, embellecedor, verdadero, en donde el cuerpo y el 

rostro se convierten en un retrato interior.218 Sin embargo ambas representaciones 

son construcciones de estereotipos sociales que pertenecen a la clase social 

burguesa, que busca mostrar símbolos que representen a la modernidad 

decimonónica que México aspiraba lograr, así como modelos de rectitud, moralidad y 

mexicanidad. A simple vista, vemos los retratos que fácilmente podrían ser dos 

europeos de piel blanca, cabello castaño, vestimenta lujosa y elegante, 

simbólicamente ellos denotan posición social y el ideal de mexicanidad de la primera 

mitad de siglo. 

Por otro lado, se encuentran los retratos elaborados por las pintoras mexicanas 

decimonónicas, ¿Qué características se destacan en este grupo pictórico ejecutado 

por las pintoras mexicanas? 

Una de las mayores exponentes del arte femenino de la cotidianidad burguesa, a 

mitad de siglo es Josefa Sanromán, quien elabora dos retratos que reflejan el mismo 

ideal que los de Pelegrín Clavé, no es de sorprenderse, ya que el pintor fue su mentor 

y maestro. En este primer conjunto de Retrato de una dama, 1850 y Retrato de Carlos 

Haghenbeck, 1860, notamos cierta similitud con las obras anteriores, retratos de 

personas pertenecientes a la burguesía, la Dama se encuentra mirando al espectador, 

su mirada serena pero segura, de piel blanca, rasgos faciales delicados, cabello 

oscuro con un peinado sofisticado con caireles, portando un velo de encaje blanco y 

unas flores rosas como adorno a los costados. 

 
218 Ibidem, 115. 



 

 
 

201 

Josefa Sanromán Castillo 

   

Cuadro izquierdo 32: Retrato de dama. Josefa Sanromán Castillo. 1850. Colección y fuente: Museo Kaluz.  
Cuadro derecho 33: Retrato de Carlos Haghenbeck. Josefa Sanromán. 1850, óleo, 104.5 × 79 cm. Museo Kaluz. 

 
La vestimenta es probablemente un vestido de seda rojo carmesí, escote de ojal con 

detalles de encaje blanco con motivos florales, complementando su atuendo porta 

joyería de perlas tanto aretes como collar.  

Por otro lado, el retrato de su esposo Carlos es similar, se encuentra sentado sobre 

un sillón de terciopelo y madera, de frente con la mano recargada sobre una mesa en 

la cual solo se alcanzan a percibir materiales para escritura, como una pluma y tintero, 

haciendo alusión al hombre de negocios que era su esposo, (recordemos que una de 

las características del retrato es complementar al individuo con los materiales de su 

oficio). Él está portando un frac negro y sobrio, así como una camisa blanca y pantalón 

ceñido color gris, así como un moño que complementa su vestimenta. 

Tomando en cuenta los retratos de la Hidalga y Haghenbeck, enfatizando en su 

vestimenta, notamos el uso de la chaqueta de Frac la cual proviene de una tendencia 

masculina en Inglaterra desde el siglo XIX relacionada al mundo de los caballos, y 

https://museokaluz.org/
https://museokaluz.org/


 

 
 

202 

que llegaría a Francia durante la Revolución Francesa para vestir a los hombres de 

negocios, en colores blanco y negro. Esta indumentaria durante las primeras décadas 

del siglo XIX en Europa, denotaba “las costumbres de la buena sociedad”,219 ¿en 

México tiene la misma función? Si, el lenguaje visual que maneja en el retrato trae 

consigo un mensaje de moralidad, que al mismo tiempo abría paso a la definición 

identitaria del grupo burgués que se va alejando poco a poco del modelo colonial, y 

presenta ante la sociedad al nuevo modelo identitario: la burguesía que lidera el 

ámbito político y económico. 

 

Ilustración 2: Caricatura Leslie War. John Delacouren. 1885. Vanity Fair. Fuente: Alamy 

La sobriedad en la vestimenta masculina, la cual solo permite el binomio blanco y 

negro, así como un ajuste ceñido, sencillo y elegante, se complementa con el 

esplendor y la riqueza decorativa de la vestimenta femenina. ¿Lo hemos notado en 

los dos conjuntos de obras tanto de Clavé como de Josefa? si, notamos los contrastes 

de colores que como vemos, no buscan reflejar el interior del individuo, hablan de un 

lenguaje universal que está relacionado al dominio económico y político que se 

 
219 José Luis Díez, “Frac, 1890 La Belle Jardinière” en Cultura Gobierno de España, Museo del traje: 
Centro de investigación del patrimonio etnológico, Madrid, 2016, pp. 3-10.  

https://www.alamy.com/stock-photo/vintage-spy.html?sortBy=relevant


 

 
 

203 

maneja en los grupos de poder europeos. ¿Acaso economía y política no se refiere al 

trasfondo de las identidades nacionales oficiales que se están desarrollando en el 

siglo XIX? 

Pero, si estamos hablando de un conjunto temático que hace referencia al retrato 

como un modelo social, que representa al mexicano, la aportación de las mujeres está 

presente, ¿Cuáles son los indicadores que nos hablan de identidad nacional? La 

blanquitud, nivel social, vestimenta europea, rasgos faciales delicados, miradas y 

posturas serenas, en pocas palabras, denotan dinero, una posición social alta así una 

actitud moral pulcra y altiva, son elementos en común que están presentes en este 

conjunto de retratos burgueses.  

Dichas obras no nos hablan solo del reflejo del alma de estos individuos, o solo son 

representaciones de ciertos individuos de una clase social en particular, aunque a 

simple vista o como se ha definido en la historiografía romántica del retrato, estas 

obras pictóricas nos hablan de un proyecto civilizatorio nacionalista, que buscaba 

elevar al país a un nivel semejante a Estados Unidos y Francia. Y como bien menciona 

Acevedo, se pretende reafirmar una colectividad o grupo social en específico, esto 

nos habla de distinción, de identidad, la cual está relacionada con la naciente 

república mexicana que, a inicios de siglo, busca descifrar y construir su identidad 

como país independiente. Es así como, no solo el retrato social forma parte de este 

juego, sino también los retratos políticos, en donde vemos a los líderes de Estado, 

quienes, desde los círculos de poder, buscan la movilización y unión de las masas 

sociales. ¿Su imagen es importante? ¿Qué papel juega? 

Las pintoras Carmela Duarte y Ángela de Icaza, realizan dos retratos de personajes 

políticos importantes en la historia de México y que forman parte fundamental de la 

construcción nacional del siglo XIX, Porfirio Díaz y Agustín de Iturbide. En la obra de 



 

 
 

204 

Ángela Icaza distinguimos a un hombre de pie, con la cabeza ligeramente hacia el 

lado derecho, con una postura asertiva y derecha. Su piel es blanca y cabello café 

claro, con patillas marcadas hacía su boca. El hombre porta el uniforme de gala del 

ejército mexicano, un frac220 negro a la altura del estómago, cerrada al frente con 

botonadura doble de color dorado, con solapa color rojo, así como una faja con 

detalles bordados en color dorado, con hombreras de flequillos doradas, las mangas 

con vueltas color rojo y detalles bordados en dorado. 

 

Ángela Icaza 

   

Cuadro izquierdo 34: Retrato del emperador Agustín de Iturbide. Ángela Icaza.1855, óleo sobre tela. Colección 
Galería Windsor. Foto: Lilia E. López Méndez 

Litografía derecho 35: El general Guadalupe Victoria. Claudio Linati. 1828, litografía. Trajes Civiles, Militares y 
Religiosos de México. Fuente: Internet Archive 

 
 

 
220 Edwin Alberto Álvarez Sánchez y Pedro Celis Villalba, “Indumentaria militar durante la guerra de 
Independencia y Primer Imperio, 1808-1823”, [en linea], Disponible en: 
https://archivos.juridicas.unam.mx/www/bjv/libros/14/6788/8.pdf  

https://archive.org/details/trajescivilesmil00lina
https://archivos.juridicas.unam.mx/www/bjv/libros/14/6788/8.pdf


 

 
 

205 

Sobre su elegante frac porta una banda en diagonal, con los colores verde, blanco y 

rojo, complementando con una medalla de condecoración militar, que cuelga de un 

listón color plata, con una corona de laurel en colores verde y dorado. Por último, en 

la parte superior derecha de su pecho vemos un detalle decorativo, un broche con la 

imagen de la Virgen de Guadalupe al centro, rodeada de hojas de laurel y los colores 

rojo, blanco y verde. El traje se complementa con un pantalón blanco ceñido de 

montar. Como accesorios, en su mano derecha ligeramente doblada, sostiene un 

sombrero montado negro, galón dorado y plumas blancas. Si observamos más 

detalladamente la imagen detrás del gorro se alcanza a notar su espada. Al fondo 

observamos una pared de color café que en la parte inferior dice “EL LIBERTADOR 

DE MEXICO” una cortina drapeada roja, y a su lado se encuentra una mesa, sobre 

ella vemos libros cafés, uno libro negro, un bastón y un documento en el que se 

percibe una fecha, 1821.  

Este retrato nos habla de un personaje político fundamental en la culminación del 

movimiento de independencia, y en el cual apreciamos diferentes elementos 

iconográficos del discurso oficial nacionalista, los colores verde, blanco y rojo, el 

militarismo, la virgen de Guadalupe, el acta de independencia sobre la mesa y la fecha 

1821, esta obra es una alegoría del nacionalismo mexicano de mitad de siglo. 

Coincidiendo su ejecución con la fuga de Santa Anna, finalizando su período 

presidencial, así como la promulgación de las Reformas Liberales. 

Para consolidar la idea del retrato y su relación con la política y la nación, sobre todo, 

la importancia de la vestimenta y la apariencia en la construcción de una identidad 

nacional y patriótica, encontramos la lámina trece en la obra de Linati: “El presidente 

de México” refiriéndose al presidente Guadalupe Victoria con el siguiente texto: 

 



 

 
 

206 

Cuando una nación sacude el yugo de una opresión extranjera reivindica sus derechos 
y el patriotismo conduce sus ejércitos a los combates; los que desafían la muerte y los 
peligros sobre los campos de batalla reciben las muestras más evidentes del 
reconocimiento de la patria …Los sacrificios que ha hecho por ella (Nación), la firmeza 
que ha mostrado en las circunstancias más difíciles, las delicadas pruebas que ha 
sostenido con la austeridad de un verdadero patriota. La lámina que va aquí 
representa al presidente de la República en su uniforme de general en jefe. Los 
recuerdos de la guerra son muy recientes para que el traje militar no sea un honor 
eminente; cuando una larga paz haya traído el desarrollo brillante de la industria y el 
comercio, el traje civil estará más en boga. Mientras tanto, todos los funcionarios 
prefieren vestir el uniforme que atestigua sus derechos al puesto que ocupan. El 
uniforme francés ha sido por mucho tiempo la divisa de la victoria, y casi todos los 
nuevos Estados de América lo han adoptado, como el que tiene derecho de imponerse 
al enemigo. En México también han adoptado las charreteras para los altos grados, 
pero han conservado la faja bordada y el bastón que distingue a los generales en 
España.221 
 

En el texto de Linati identificamos los siguientes indicadores: nación, patriotismo, 

ejército, patriota, traje militar, honor y multiculturalidad. Si analizamos a profundidad 

este texto, podemos notar que el autor indica que el traje militar es un símbolo de 

honor nacional, de identidad y multiculturalidad. Haciendo mención en cómo la 

situación en la que se encuentra el país hacía que la vestimenta militar, era un símbolo 

de sacrificio, patriotismo, y honor, enfatizando una distinción social y moral, a un grupo 

que ha arriesgado la vida por su República. Asimismo, el hace referencia a la 

influencia que Francia y España tienen tanto en ideología militar como en el diseño 

del traje militar. 

 

 

 

 

 

 

 
221 Linati, op.cit., p. 83.  



 

 
 

207 

Carmela Duarte 

 

Cuadro izquierdo 36: Retrato de Porfirio Díaz. Carmela Duarte. Sin fecha, óleo sobre tela. Colección Martha 
López Zuckerman. Foto: Lilia E. López Méndez 

Cuadro derecho 37: Retrato del general Porfirio Díaz. José María Obregón. 1883. Museo Nacional de Historia, 
INAH. 

 
Asimismo, la pintora Carmela Duarte realiza aproximadamente en 1895, el retrato del 

presidente Porfirio Díaz; vemos a un hombre de piel blanca, con un bigote muy 

afrancesado imperial, el cabello castaño canoso, relamido con un partido de lado, su 

mirada y postura reflejan decencia y serenidad, se encuentra de frente, donde solo se 

aprecia su pecho y su rostro, el cual está ligeramente volteado hacia la izquierda. El 

personaje viste de camisa blanca con un detalle de perla en el cuello, y una chaqueta 

color negro. El fondo de la obra es oscuro. 

Para poder hacer una comparación de la representación de Porfirio Díaz, se 

encuentra el retrato que elabora José María Obregón en 1883. Apreciamos a un 

hombre más joven de cabello castaño, peinado hacía atrás, su piel es morena clara, 

sus facciones son gruesas y un poco toscas, tiene un bigote imperial. Porta un frac 



 

 
 

208 

azul marino de doble botonadura, complementando con una serie de medallas 

condecorativas. 

En estas dos representaciones algo que nos gustaría destacar: el tono de piel, es 

claro que se trata del mismo personaje, se pintan más o menos en el mismo periodo, 

pero la pintora Duarte representa a un hombre blanco de la burguesía mexicana, tanto 

el peinado, el tono de piel, el bigote y la vestimenta nos está representando a un 

burgués europeo, no a un mexicano promedio. El indicador que sobresale en estas 

representaciones es la blanquitud. Por otro lado, el pintor de la Academia, José María 

Obregón, representa al presidente Porfirio Díaz con piel morena, más joven, y con su 

uniforme de soldado, haciendo alusión probablemente a una época heroica de este 

personaje, y con una versión mestiza, algo propio del pintor. Si tomamos en cuenta el 

planteamiento de John Berger que por mediación del pintor el espectador puede ver 

“el mundo del artista”; es decir, un medio social específico y complejo”,222 nos damos 

cuenta del entorno de las pintoras, la realidad que ellas perciben, que existe en esa 

época y que no podemos hacer a un lado, en la construcción de las diferentes 

identidades nacionales que se desarrollan en siglo XIX. 

Los símbolos de ambas obras nos hablan de su oficio, tanto la vestimenta como el 

peinado, la postura, reflejando su posición social y política. Los elementos que 

legitiman su figura no solo en el ámbito político sino también en el social, es la 

vestimenta, el lujo en el vestir era producto de una época en que la ostentación se 

hallaba en apogeo. Esta tendencia se va modificando después de la Independencia, 

los retratos van dejando la ostentosidad novohispana y emblemas heráldicos, para 

buscar la modernidad en representaciones que encarnarán la personalidad del 

 
222 John Berger, Panorámicas Ensayos sobre arte y política, Barcelona, Editorial Gustavo Gili, 2018, p. 
208. 



 

 
 

209 

retratado, en este caso Porfirio Díaz.223 Incluso un elemento que probablemente pase 

desapercibido es el tono de piel blanco, podríamos hablar de un retrato de cualquier 

rey o líder político europeo de la época, a no ser por los elementos patrios que 

destacan del retrato de Agustín de Iturbide, del cual podemos interpretar una imagen 

que refleja un nacionalismo oficial, principalmente por los símbolos, colores y formas 

que vemos en su vestimenta, es una imagen que habla de patria, nación y política, 

por otro lado el retrato de Porfirio Díaz a simple vista, nos muestra a un hombre 

burgués de clase alta, que sin tener ningún tipo de contexto, podríamos pensar que 

se trata de un hombre burgués francés decimonónico. La obra de Ángela Icaza de 

1855 nos habla de una ideología patriótica y nacionalista, dirigida a un discurso 

meramente político de su época, un discurso oficial. 

John Berger, por ejemplo, ha planteado que la función del retrato era enfatizar e 

idealizar el papel social del retratado, no de presentar a un 'individuo', sino al individuo 

en cuanto monarca, obispo, terrateniente, negociante, etc. Este papel social se 

mostraba en la obra mediante la pose, el gesto, el atuendo y el entorno, 

(características con las que coincide Acevedo), es así, como esos atributos o 

características definen un estereotipo social determinado, en este caso burguesía y 

políticos224. Partiendo de esto, ¿Cuáles son los indicadores que encontramos en este 

conjunto que nos hablan de identidad nacional? idealización (imaginario), 

modernidad, blanquitud, moralidad, clase, nación y estado. En este caso podríamos 

cuestionarnos las diversas afirmaciones de investigadores o investigadoras, así como 

la de críticos del siglo XIX, que las mujeres pertenecían a un contexto doméstico, 

 
223 Acevedo, op. cit., p. 109.  
224 Ibidem, pp. 206-207. 



 

 
 

210 

utilizando sus habilidades artísticas para retratar simples escenas hogareñas, así 

como obras de nivel básico, tanto artístico como intelectual. 

En contraste a los retratos políticos, se encuentra el autorretrato de Carlota Camacho, 

el cual, muestra indicadores como: nación, identidad, política y feminismo. Cabe 

mencionar que, esta pintora perteneció a la generación de alumnas formales de la 

Academia de San Carlos, de las últimas décadas de siglo. Un grupo de mujeres, 

avanzadas a su época, gracias a los avances y logros de sus antecesoras. Incluso, 

de este autorretrato existen dos versiones, así como la fotografía de la pintora.  

 

Carlota Camacho 

   

Cuadro izquierdo 38: Autorretrato, Carlota Camacho. 1893. Fuente: UPRESS 
Cuadro derecho 39: Autorretrato (La cazadora). Carlota Camacho. 1983, óleo sobre tela. Colección Sara Elena 

Franco de Garibay. Fuente: Gaceta UNAM 
 

https://upress.mx/secciones/arte-y-cultura/10426-carlota-camacho-la-pintora-olvidada
https://www.gaceta.unam.mx/en-la-cazadora-fusiono-el-retrato-con-el-del-paisaje-y-creo-una-alegoria-nacional/


 

 
 

211 

En la obra de la derecha, vemos una mujer de cuerpo completo, parada de frente 

hacía el espectador, con una postura firme y retadora. La joven, de piel blanca y 

cabello castaño recogido hacía atrás, usa un sombrero de soyate. Ella porta un 

vestido de manga larga, de seda negra, con un corsé que define su figura femenina y 

un sarape cruzado, cubriendo su pecho. En sus manos la joven, sujeta de firme y 

segura lo que probablemente sería una carabina Winchester 30-30, armas más 

populares de las fuerzas maderistas. Detrás de ella, en un paisaje boscoso, se aprecia 

el tronco de un árbol, a sus costados hay hierbas y plantas, así como un pastizal seco.  

De acuerdo a su escasa biografía,225 se sabe que Carlota Camacho Hall nació en 

Tampico, Tamaulipas en 1876, hija de la inglesa Charlotte Hall y el diplomático 

mexicano Carlos Camacho. Fue alumna de la Escuela Nacional de Bellas Artes, 

participando en dos exposiciones: 1891 en la cual presenta una gran producción 

pictórica y 1898. Fue dirigida por maestros como José Salomé Pina, Luis S. Campa y 

José María Velasco, influencia que se nota en su gran producción de paisajes. En 

1893 la pintora elabora su autorretrato, del cual, podemos interpretar que ella se 

encontraba inmersa en el ámbito artístico y cultural, gracias a su posición social y la 

función de su padre como diplomático. Carlota no era ajena al contexto político y 

social que se estaba desarrollando a finales de siglo. La ruptura en el grupo Porfirista, 

así como la introducción de ideas socialistas en México, a través de los hermanos 

Flores Magón, muy probablemente influenciaron la ideología y tendencia pictórica de 

la artista.  

Para reafirmar esto, y retomando el primer planteamiento de Berger, que la función 

del retrato era idealizar el papel social del retratado, sin la necesidad de presentar a 

 
225 Sergio Corona, Fabián Garibay, “Una pintora de la Academia de San Carlos en la Laguna”, en 
Mensajero del Archivo Histórico de la UIA, [en línea], 2004, num 68, pp. 3-7. Disponible en : 
https://www.iberotorreon.mx/publico/publicaciones/mensajero/Edicion-068.pdf  

https://www.iberotorreon.mx/publico/publicaciones/mensajero/Edicion-068.pdf


 

 
 

212 

un “individuo”, sino al individuo en cuanto su papel y función en la sociedad. 

Elementos visuales en el autorretrato de la pintora Camacho como: la pose, el gesto, 

la vestimenta y el paisaje; probablemente la artista busca idealizar su lugar, dentro de 

un imaginario. Vemos a una mujer burguesa, con la aspiración de combatir por una 

causa social (digo aspiración, porque nunca participó en la lucha armada), portando 

una indumentaria diferente al estereotipo impuesto a las mujeres de la época, y así, 

modificar patrones y arquetipos femeninos. Tomando como referencia la vestimenta, 

la postura y el rifle, la obra nos habla de un movimiento de lucha social, que se estaba 

gestando a finales de siglo. Con esto, podemos interpretar como la pintora percibía 

los movimientos e ideologías sociales de fin de siglo. Por falta de información no 

podemos asegurar su postura política, pero al ver esta imagen, se puede identificar 

una clara similitud con los retratos de los hombres revolucionarios de la época, y su 

probable afinidad al movimiento revolucionario del siglo XX.  

Este autorretrato ha sido considerado como una alegoría nacional por Angélica 

Velázquez226, sin embargo, partiendo del análisis de las alegorías nacionales, vistas 

en el capítulo dos, sería muy aventurado afirmar que esta obra se trata de una 

alegoría nacional. No obstante, es evidente el carácter nacional en la obra, y desde 

el análisis de esta investigación, se considera una obra que busca reafirmar la 

identidad nacional de las últimas décadas de siglo, así como, la idealización de 

identidad individual de la autora, que está inmersa en una identidad colectiva 

revolucionaria. Incluso, los elementos masculinos de la obra, probablemente estén 

relacionados a la idealización y asimilación de un movimiento armado, que a la 

intención de semejar una figura masculina. Ya que está clara la identidad femenina 

 
226 Angélica Velázquez Guadarrama, “En la cazadora fusionó el retrato con el del paisaje y creó una 
alegoría nacional”, en Gaceta UNAM, [en línea], 19 de mayo de 2025. Disponible en: 
https://www.gaceta.unam.mx/en-la-cazadora-fusiono-el-retrato-con-el-del-paisaje-y-creo-una-
alegoria-nacional/  

https://www.gaceta.unam.mx/en-la-cazadora-fusiono-el-retrato-con-el-del-paisaje-y-creo-una-alegoria-nacional/
https://www.gaceta.unam.mx/en-la-cazadora-fusiono-el-retrato-con-el-del-paisaje-y-creo-una-alegoria-nacional/


 

 
 

213 

de la autora, con él la representación del vestido y el corsé ajustado. Algunas mujeres 

de ese periodo optan por vestir completamente de hombre, ella no.  

Asimismo, el hecho de contraer matrimonio tan joven e interrumpiendo su papel como 

pintora, tal y como lo hacían la mayoría de las jóvenes burguesas, por presión social 

y económica, Carlota insiste en reactivar su carrera como pintora, en 1898 participa 

de nuevo en las exposiciones de la Academia presentando sus obras, obteniendo el 

segundo lugar en Pintura de Figura, logrando obtener un diploma y medalla por parte 

del presidente Porfirio Díaz. Este acontecimiento nos habla de cierta libertad y 

autonomía que Carlota tenía en su matrimonio. 

En esta obra ¿qué indicadores identificamos relacionados a la identidad nacional? la 

modernidad, la tan deseada y anhelada modernidad del gobierno de Iturbide, Victoria, 

Juárez, Habsburgo, Tejada y Díaz; si revisamos las características que la nueva 

nación mexicana busca para la construcción de su identidad nacional, era la 

modernidad, la necesidad de copiar los modelos, vestimenta, ideologías e ideales de 

la sociedad europea, era el objetivo principal de los grupos políticos e intelectuales. A 

finales del siglo XIX en México, vemos el autorretrato de una mujer que idealiza la 

modernización a través de una representación disruptiva de una burguesa de la alta 

sociedad mexicana.  

En la obra podemos interpretar ideales feministas y socialistas, existe una intención y 

mensaje de emancipación femenina burguesa. Dentro de la modernidad no solo se 

encuentran los cambios tecnológicos y urbanos, incluso las estructuras políticas o 

económicas. También las ideologías y movimientos sociales forman parte de la 

modernidad y desarrollo de las sociedades, la idealización de una equidad de género 

está presenté en su obra.  



 

 
 

214 

3.2.2.4. Del romanticismo al costumbrismo social 

Durante la primera mitad del siglo XIX, el romanticismo se instauró como la corriente 

artística e ideología predilecta en los círculos burgueses mexicanos, lo hemos visto 

en la muestra de las pintoras decimonónicas, aunque teóricamente es difícil definir si 

es romanticismo o costumbrismo, ya que ambos se desarrollan paralelamente. Sin 

embargo, en esta investigación hemos analizado y notado que, en la muestra pictórica 

de la primera mitad de siglo, hay más características de un arte romántico, idealista, 

que busca enfatizar lo bello, lo clásico, la cotidianidad y estereotipos burgueses, 

haciendo énfasis en la blanquitud, cotidianidad y religiosidad. 

Ahora bien, continuando con la muestra de las pintoras a partir de la segunda mitad 

del siglo comenzamos a ver temáticas distintas, incluso los colores, formas y 

personajes comienzan a diversificarse, notamos un arte más costumbrista, más social 

y popular, vemos obras en donde la mujer y el hombre blanco no protagonizan las 

escenas, ahora mujeres y hombres de piel morena, mestizos e indígenas comienzan 

a visibilizarse. Incluso en la obra de Carlota Camacho ya no vemos la misma 

representación de la mujer burguesa dentro de su espacio cotidiano, se crea una 

idealización de la mujer que está en camino a un cambio social. En las naturalezas 

muertas apreciamos diferentes estéticas, productos, alimentos y materiales diferentes 

en 1848 en comparación a 1884. 

De acuerdo con Mey Yen Moriuchi la tradición pictórica costumbrista en México surgió 

en 1854 con Los mexicanos pintados por sí mismos, colección que inició con el debate 

acerca del concepto de nación y quién la representa. A partir de esto las artes visuales 

jugaron un papel importante en el proceso de construcción de identidad nacional; es 

así como el costumbrismo se convierte en una tendencia que pretende representar 

vestimentas locales, tipos sociales, costumbres y escenas de la vida cotidiana. Los 



 

 
 

215 

artistas comienzan a representar lo ordinario y mundano de la vida diaria, dejando 

atrás las escenas históricas, así como los retratos burgueses y políticos, tomando 

como protagonista al pueblo, su vestimenta, comida, viviendas y oficios, olvidando los 

estándares clásicos, para construir las nuevas representaciones visuales de los 

mexicanos.227 

 

3.2.2.5. El retrato popular 

Una de las aportaciones artísticas que las pintoras mexicanas logran a través de sus 

obras, así como los pintores de la época es realizar una documentación social y racial 

de los diferentes tipos sociales, normas culturales, vestimenta y comportamientos de 

grupos burgueses y populares. Moriuchi argumenta en su obra que si no fuera por los 

artistas extranjeros, difícilmente los artistas mexicanos hubieran logrados esa 

documentación y recopilación de los diferentes grupos sociales, sin embargo hay que 

tener en cuenta que cualquier extranjero en otro país va a poder identificar las 

diferencias o cualidades del nuevo contexto al que se enfrentan, pero sería mucho 

más difícil que los artistas mexicanos a lo largo del siglo no hubieran ejecutado 

representaciones del mundo que los rodea, sin embargo la tendencia costumbrista 

con sus connotaciones clasificatorias de tipos sociales, podemos atribuirles a los 

extranjeros, que es lo mismo que hacen con los cuadros de castas en la colonia, mas 

no la originalidad o representación de la realidad mexicana. 

Algo muy importante que se desarrolla con la corriente costumbrista y que Moriuchi 

plantea con claridad es el concepto de otredad y racialidad en el proceso de 

construcción de identidad nacional, elementos que notamos en el conjunto de obras 

 
227 Mey Yen Moriuchi, Mexican Costumbrismo, race, society, and identity in nineteenth-century art, 
Korea, The Pennsylvania State University , 2018, pp.1-3. 



 

 
 

216 

creadas por las mujeres pintoras de esta investigación. Según la autora las diversas 

identidades del siglo XIX forman parte de un imaginario, inclusión de una fantasía, 

bajo la construcción de estereotipos partiendo de la observación y similitudes, de 

conductas, factores biológicos, asociándose con la raza y clases sociales. Es aquí 

donde la identidad se desarrolla a partir de la otredad, la cual se construye ya sea con 

las similitudes que existen entre diferentes grupos, o bien las características únicas 

que determinan a cada grupo, a través de la comparación se concluye en una 

antítesis. La construcción de la identidad está en constante negociación con el otro, 

proceso que culmina con la formación de una otherized community228, sociedades 

que se basan en la otredad en una antítesis. 

Luz Osorio y Pilar de la Hidalga 

   

Cuadro izquierdo 40: Estudio para retrato de niña. Luz Osorio. 1885, óleo sobre tela. Colección particular.  
Foto: Lilia E. López Méndez 

Cuadro derecho 41: Retrato de Dama. Pilar de la Hidalga. 1886, óleo sobre tela. Museo Nacional de Arte.Foto: 
Lilia E. López Méndez 

 
228 Ibidem, pp.3 



 

 
 

217 

La necesidad de definir características que buscan crear estereotipos sociales en el 

siglo XIX está presente en la literatura mexicana en el quijotismo de Lizardi,229 y 

específicamente en la corriente costumbrista, hay un factor que lo define, y lo 

distingue del romanticismo: la raza, el color de piel. En este conjunto de obras 

ejecutadas por las pintoras, notamos que dentro de la primera mitad del siglo es muy 

difícil, casi imposible identificar una obra en donde la diversidad racial este presente, 

incluso en la obra de La Guadalupana, vemos a una virgen mestiza, en donde la 

racialidad es muy delicada y casi imperceptible. Ahora bien, a partir de 1880, época 

en la que vemos a pintoras más integradas a una Academia y con una ideología más 

liberal y adaptada a los cambios sociales, como vimos con Carlota Camacho en su 

autorretrato, comenzamos a notar en las obras de las pintoras representaciones de 

tipos sociales y protagonistas de piel morena, rasgos mestizos e indígenas, 

vestimenta popular, tradicional de diversas ocupaciones o etnias. 

Pero regresando a la idea de otredad, antítesis, podemos hacer una comparación 

entre las obras de Luz Osorio y Pilar de la Hidalga, la representación de estereotipos 

mexicanos y en este caso ¿Cuál de estas obras representa la famosa antítesis de la 

identidad mexicana? 

En la obra de Osorio vemos solo el rostro de una joven mestiza, su cabeza se 

encuentra ligeramente hacia la izquierda, con una mirada tranquila y serena, su piel 

es morena, su cabello es negro y ondulado, su peinado es un trenzado hacia atrás, 

sus ojos son grandes y negros, la nariz es pronunciada y ligeramente ancha, su boca 

es mediana con el labio inferior más prominente. Por otro lado, en la obra de la Hidalga 

vemos a una mujer totalmente diferente, la mujer se encuentra viendo hacia la 

 
229 Jóse Joaquín Fernandez de Lizardi, La educación de las mujeres o La Quijotita y su prima, México, 
Librería de Recio y Altamirano, 1842. 



 

 
 

218 

derecha con una mirada seria y dominante, su piel es blanca, su cabello es rubio y 

recogido hacia atrás con una diadema roja con un detalle de plumas y una piedra al 

centro, sus facciones son muy delgadas tanto nariz y boca, sus ojos son oscuros y 

pequeños. Porta un vestido azul con motivos decorativos dorados, cuello de olán 

blanco, con un detalle al centro color dorado y un broche. Está cubierta con una capa 

roja con flecos en los bordes y su mano izquierda sosteniendo elegantemente su 

capa. En esta comparación no podemos hablar de similitudes que definen a un grupo, 

vemos rasgos y características específicas de diferentes grupos, que crean 

diferencias raciales y sociales, diferentes identidades y la formación de una otredad.  

Ahora, ¿cuál de estas representaciones es la antítesis del modelo de la mexicana 

ideal? Aníbal Quijano considera que el costumbrismo, y las representaciones 

estereotipadas son el producto de un coloniality power, es decir, las formas políticas, 

raciales y de jerarquía social, se siguen imponiendo en las nuevas estructuras 

decimonónicas, generando marcadas distinciones sociales, así como, discriminación 

racial en lo nuevos ordenes contemporáneos latinoamericanos. También argumenta 

que el sistema de castas que se basaba en los fenotipos, el color de piel y el privilegio 

que los españoles tenían muy por encima de la raza indígena se mantiene en las 

sociedades poscoloniales, es así que el Costumbrismo es formulado con el mismo 

discurso discriminatorio230. Mismo planteamiento que se desarrolla en esta 

investigación en el segundo capítulo, con temas como la mestizofilia. 

Retomando la idea de mestizofilia que se desarrolla en el siglo XIX, justamente en la 

segunda mitad de siglo, estas ideas se complementan y nos hablan de quién podría 

ser la antítesis del discurso de identidad nacional en el par de imágenes que 

 
230 Aníbal Quijano, “Coloniality and Modernity/Racionality”, en Cultural Studies 21, [en línea], 
March/May 2007, vol 21, Nos. 2-3, ISSN: 0950-2386, p. 168. Disponible en: 
https://doi.org/10.1080/09502380601164353  

https://doi.org/10.1080/09502380601164353


 

 
 

219 

mostramos. La comparación de las obras de Osorio y de la Hidalga, nos habla del 

verdadero discurso de identidad nacional en la segunda mitad del siglo y la definida 

relación con la idea de mestizofilia, el planteamiento de Quijano y de Moriuchi en 

cuanto al objetivo de la corriente costumbrista, que van de la mano, y que también 

está reflejada en la literatura del siglo en obras como la Quijotita. 

¿Qué indicios reconocemos de estas dos mujeres mexicanas del siglo XIX? el color 

de piel, el cual nos habla de la diversidad racial mexicana, sin embargo si analizamos 

un poco más las obras y a través de la postura, los gestos, la vestimenta podemos 

interpretar la situación social y psicológica de cada una (pero claro no vamos a entrar 

en temas relacionados a la psicología), esto está reflejado en las tesis de mestizofilia 

que planteamos en el segundo capítulo y la concepción que se tenía de las diferentes 

razas mexicanas en relación a su forma de actuar, vestir, comer, incluso de vivir. Y 

por supuesto el color de piel no se mencionaba en dichas tesis, para no ser tan obvias 

en cuanto a la discriminación racial de la época, sin embargo, es visualmente claro 

en las representaciones costumbristas. 

Me atrevo a relacionar costumbrismo, racialidad y mestizofilia, y no en el 

romanticismo, ya que el color de piel es algo que destaca en el conjunto de obras de 

las pintoras a partir de 1880, asimismo, elemento que no destaca en las obras de 

1840 a 1860, predominando de la raza blanca en el arte femenino. 

Por otro lado, tenemos en la escena artística mexicana costumbrista la tendencia a 

representar escenas de la vida cotidiana de diferentes grupos sociales, principalmente 

de entornos rurales y populares, tal como se aprecia en la obra Pleito entre dos indias 

1828 del litógrafo Claudio Linati, así como la pintura de Luz Osorio La Papanteca 

1880, mostrando el paisaje y la idealización del mestizaje, o la representación de un 

trabajador de hacienda, de la pintora Paz Eguía Lis Salot, Hombre en un pozo de 



 

 
 

220 

1900; este grupo de artistas decimonónicos buscaban reflejar a través del 

costumbrismo las diversas identidades que conforman la emergente nación 

mexicana, representando su indumentaria, rasgos faciales, actividades cotidianas, 

incluso escenas características de ciertos grupos sociales. 

  

Litografía 2: Pleito entre dos indias. Claudio Linati. 1828. Trajes civiles, militares y religiosos de México. Fuente: 
Internet Archive 

 
Un ejemplo de estas escenas y tipos sociales lo vemos en la obra La Papanteca de 

Luz Osorio ejecutada en 1800, representando a una joven indígena de Papantla en 

un entorno bucólico. La figura central de la obra es una joven indígena que se 

encuentra sentada sobre una formación rocosa, viendo directamente al espectador 

con una mirada tímida, su tono de piel es moreno claro, de ojos son grandes y 

oscuros, nariz ligeramente ancha, labios delgados, cabello castaño, luciendo un 

trenzado en la parte superior de la cabeza con una tela amarilla, verde y roja. 

Adornando sus orejas con un arete. La joven se encuentra sentada con una pose muy 

delicada y el torso ligeramente volteado hacía el espectador, sus piernas están 

cruzadas, su mano derecha está recargada sobre la piedra y en la mano izquierda 

sostiene un cántaro con una línea decorativa en color verde. 

https://archive.org/details/trajescivilesmil00lina


 

 
 

221 

Luz Osorio 

Cuadro 42: La Papanteca. Luz Osorio.1880. Fuente: La imagen de América 

https://www.imagendeamerica.com/imagenes/la-papanteca/


 

 
 

222 

Ella porta una camisa triangular de color rojo con pequeños bordados en color blanco, 

y que deja al descubierto sus hombros y espalda la cual cubre con un chal de tela 

similar a la organza, de color blanco, detalles bordados, con un borde de encaje, 

acompañado con un detalle en color verde. En la parte inferior porta una falda blanca 

con detalles bordados de hilo anaranjado, que muestran aves similares a las 

representaciones prehispánicas, acompañados con motivos triangulares y líneas con 

patrones en zigzag. Sus pies están descalzos sobre la tierra y a su lado se encuentra 

un cántaro mediano color café. El escenario que rodea a la joven tomando como 

referencia el nombre de la obra es un campo en la zona de Papantla, Veracruz, vemos 

un fondo rocoso, lleno de follaje verde y un árbol de plátano, a lo lejos se aprecia un 

paisaje montañoso brumoso. 

A partir de esta obra podemos plantear dos ideas: 

Luz Osorio originaria de Papantla, Veracruz busca crear una representación de las 

tantas identidades sociales en México, que bajo los parámetros e ideología 

costumbrista pretende recrear un tipo social y el modelo femenino del campo, y en la 

cual la autora probablemente quiso reflejar parte de su identidad como mujer 

veracruzana y el terruño hacía su lugar de origen, que en cierto modo se alejaba de 

los parámetros clásicos de la Ciudad de México.  

Úrsula Estrada231 relaciona la Papanteca de Luz Osorio con la tendencia pictórica 

europea, de una serie de obras elaboradas por hombres, en donde las protagonistas 

eran mujeres de campo, tímidas e ingenuas pero sensuales, interpretado así, por su 

vestimenta un tanto provocativa y por el elemento iconográfico del cántaro, el cual 

estaba relacionado con la fecundidad y sexualidad femenina. En el caso particular de 

 
231 Úrsula Tania Estrada López; “De cántaros y amores en el México decimonónico: La papanteca de 
Luz Osorio”, en Caiana Revista de Historia del Arte y Cultura Visual del Centro Argentino de 
Investigadores de Arte (CAIA), [en línea] segundo semestre 2015, núm 7, pp. 10-26. Disponible en  
http://caiana.caia.org.ar/template/caiana.php?pag=articles/article_2.php&obj=203&v  

http://caiana.caia.org.ar/template/caiana.php?pag=articles/article_2.php&obj=203&v


 

 
 

223 

la joven papanteca que pinta Osorio, que probablemente encaja en esta tendencia, 

los indicios en la obra nos hablan de un discurso totalmente diferente. La obra es 

ejecutada por una mujer, pintora, burguesa, que además es esposa e hija, y se 

encuentra bajo un contexto en donde las mujeres comienzan a tener un lugar en la 

Academia y ámbito artístico de forma oficial, es casi imposible que Osorio esté 

representando a una mujer sensual y lista para ser cortejada o sexualizada por algún 

hombre. Los indicios en la obra nos hablan de un discurso nacional, en donde vemos 

un sentimiento de terruño al ejecutar una escena en la tierra natal de la pintora, 

destacando colores, texturas de los árboles, piedras, plantas y follaje que caracterizan 

a la tierra y flora Veracruzana. Por otro lado, está la presencia de los colores 

nacionales en la vestimenta de la joven indígena: verde, blanco, rojo, acompañados 

con elementos decorativos en su vestimenta que hacen referencia a la etnia totonaca 

y al periodo prehispánico. Todos estos elementos los vemos concentrados en la figura 

central de una mujer indígena, que se refiere a una ideología que toma fuerza durante 

el último periodo nacional decimonónico: el indigenismo y el mestizaje. Como ya lo 

hemos mencionado en esta investigación, la figura femenina era equivalente a la 

matria o nación mexicana, que a finales de siglo se convierte en una mujer indígena 

o mestiza, pero no a una mujer sexualizada, al menos en la obra de Osorio, 

desechamos la idea que sea así. Esta obra al igual que las composiciones de Josefa 

Sanromán y el retrato de Iturbide de Icaza, pueden ser alegorías que refieren a la idea 

de identidad nacional en distintos periodos del siglo XIX. 

El hecho de que Osorio ejecute obras de carácter nacional, no es un caso aislado o 

una coincidencia, a partir de 1867 la tendencia a representar la diversidad racial en 

México, surge con la idea de un nuevo programa artístico, el cual incita a los artistas 

a desarrollar un arte nacional, con temáticas como paisajes, costumbres y tipos 



 

 
 

224 

sociales, iniciativa que impulsa el partido liberal, bajo la dirección de Ramón Alcaraz 

en la Escuela Nacional de Bellas Artes.232 Asimismo, es importante resaltar el 

argumento de Estrada, dejando a un lado la relación entre sexualización y 

campesinas mexicanas: 

La artista parecería responder a un impulso nacionalista. Así podría colocarse no solo 
dentro del discurso vigente de lo nacional, sino que también podría estar funcionando 
como una construcción de identidad a nivel individual, al representar a una mujer con 
quien la artista compartía el origen natal, la obra deviene en una composición 
autorreferencial. Sus retratos de Hidalgo y Morelos, que indican un interés por la 
historia del México independiente, parecen sugerir que se asumiera como una artista 
mexicana participe del arte nacional.233 
 

La segunda idea que nos gustaría plantear es acerca de la imagen idealizada de la 

cotidianidad de las mujeres indígenas, en donde vemos una construcción del 

estereotipo de la mujer indígena y mestiza de finales del siglo XIX, ya que una joven 

de campo no portaría un traje de fiesta para ir a recolectar agua, con tanta pasividad 

y tranquilidad como se muestra en la obra, la representación de un modelo social que 

forma parte de la diversidad racial en México, sin embargo es una realidad que se 

mantiene bajo los parámetros del coloniality power. Se aprecia a una mujer con un 

color de piel casi blanco y rasgos finos, con una postura sutil y dócil, impecable en su 

vestimenta y peinado. Esto no quiere decir que una mujer indígena nunca haya 

portado un traje de fiesta impecable, o tomado un descanso durante su camino, pero 

el contexto, el periodo, y los rasgos de esta joven, no coinciden con la realidad y la 

discriminación que se vivía en el siglo XIX, todo esto bajo un punto de vista que 

entiende la mestozofilia del periodo.  

No obstante, el proyecto de arte nacional corría a cargo de una Academia que 

mantenía los cánones de belleza idealista con influencia europea, así como 

parámetros de arte clásicos que buscaban crear un imaginario social en donde la 

 
232 Ibidem, p. 14 
233 Id.  



 

 
 

225 

diversidad racial y el mestizaje visualmente fueran bellos, pulcros y perfectos, la 

mexicanidad ideal en otras razas. 

La tendencia costumbrista no solo la vemos en obras de Luz Osorio, también pintoras 

apegadas a los arquetipos impuestos en la academia y los círculos burgueses como 

Pilar de la Hidalga, a partir de 1890 rompen la tendencia burguesa para unirse a la 

tendencia de arte nacional popular femenino con obras en donde vemos el mestizaje, 

la pobreza y el trabajo que ejercen mujeres en las calles de la Ciudad de México en 

su obra La Mendiga, y la paisajista Otilia Rodríguez con su obra Mujer con anafre, en 

las dos obras vemos similitudes: las dos representan a mujeres de edad avanzada, 

que se encuentran en las calles, con vestimenta similares, mujeres que rompen el 

canon de belleza y cotidianidad burguesa, que ahora buscan reflejar la realidad de las 

calles de la Ciudad de México en la última década de siglo. 

Si hablamos de nacionalismo, en el siguiente conjunto vemos la situación social y 

económica de un sector en específico, en las últimas décadas del siglo XIX, así como 

pobreza, carencia, calle, mujeres, decadencia. Probablemente en el ideal o imaginario 

de nacionalismo del siglo XIX, no se toman en cuenta estas connotaciones (pobreza, 

carencia, calle, decadencia) simplemente se hace referencia y énfasis a la situación 

cotidiana de los diferentes grupos sociales en México, no sólo de la de la burguesía. 

Sin embargo, el propósito de esta investigación es proponer diferentes ideas del 

nacionalismo oficial del siglo XIX, se pretende construir un concepto de nación que 

retraten la realidad y situación nacional del periodo. 

 

 

 

 

 



 

 
 

226 

Pilar de la Hidalga y Otilia Rodríguez 

  

Cuadro izquierdo 43: La mendiga. Pilar de la Hidalga. 1891. Museo Nacional de San Carlos.  
Fuente: Leonor Cortina 

Cuadro derecho 44: Mujer con anafre. Otilia Rodriguez. 1900. Fuente: Leonor Cortina 
 

 

En la obra de Honoré Daumier “The third class carriage” de 1860, podemos notar 

cierta similitud en las representaciones de la vida cotidiana de un grupo social en 

específico, Woodford lo describe de la siguiente manera: El vagón de tercera 

representa con la mayor compasión la situación de los pobres de la ciudad, mal 

vestidos, hambrientos y castigados por la vida. Los colores oscuros y tristes, y los 

bruscos e irregulares perfiles transmiten vigorosamente el ánimo sombrío y la 

paciente resistencia de esa fatigada familia que se acurruca en los duros bancos de 

madera”234 

 
234 Woodford, op. cit., p.33. 



 

 
 

227 

 

Cuadro 45: The Third-Class Carriage. Honoré Daumier. 1860. Metropolitan Museum of Art. Fuente: Met Museum 

 

Aquí hay dos cuestiones: la primera es que Daumier no representa esta escena como 

un tema nacionalista, pero si como un tema costumbrista, en Europa el costumbrismo 

no está ligado al nacionalismo, sin embargo, en México la idea de costumbrismo y 

nacionalismo van de la mano, la cotidianidad y representación de grupos diferentes 

grupos sociales en situación marginal era un tema folclórico, cultural y llamativo para 

la representación en el arte de los tipos sociales. La segunda está relacionada al 

significado de la imagen para cada artista, relacionado a su contexto cultural, político, 

económico y social. Para Daumier su obra es una crítica a la condición en la se 

encuentra la familia. Para las pintoras es la representación de una realidad que está 

relacionada al folclor mexicano nacionalista, y que incluso es pintoresco y popular. 

Incluso, si analizamos a profundidad las tres imágenes, vemos la representación de 

tres mujeres que se encuentran en espacios públicos, y curiosamente las tres mujeres 

están en condiciones socialmente inaceptables.  

https://www.metmuseum.org/art/collection/search/436095


 

 
 

228 

¿Podría convertirse en un mensaje de moralidad por parte de las mujeres pintoras la 

representación de las dos mujeres trabajando en la calle?, fomentando así la idea 

nacional de familia, hogar y espacio privado, o es una ¿crítica al sistema político y 

económico porfirista, en el cual estaba inmerso el país, el cual no deja de enaltecer lo 

europeo o lo mexicano-burgués? mostrando los diferentes tipos sociales que habitan 

el país, así como su condición social y económica. Si tomamos en cuenta la formación 

de Pilar de la Hidalga, proveniente de una familia conservadora y que se rige bajo los 

principios de la burguesía decimonónica, es un poco atrevido confirmar la segunda 

hipótesis, sin embargo, Otilia Rodríguez pertenece a una nueva generación de 

pintoras. 

Es importante mencionar las similitudes en las obras de las pintoras mexicanas y el 

pintor francés en cuanto al estilo y la temática, poniendo en tela de juicio las opiniones 

de críticos de su época e historiadores actuales, sobre la importancia de la pintura 

femenina del siglo XIX, que está estigmatizada con copias, su labor de aprendices y 

señoritas con tiempo libre para pintar y desarrollar una actividad artística cualquiera. 

Ahora bien, analicemos la cultura visual de las pintoras con respecto a los retratos 

sociales, ejecutados por los pintores de la Academia. Si bien sabemos, visualmente 

había una tendencia costumbrista durante la segunda mitad del siglo, impartida por 

los maestros y pintores de San Carlos. Lo cual, se convierte en el referente visual de 

las pintoras. No obstante, hemos visto que no siempre las mujeres lo siguen por 

completo, ellas buscan mantener su propio discurso. En las obras de tipos sociales, 

hemos visto las pinturas de Luz Osorio, Pilar de la Hidalga, Paz Eguía Salot y Otilia 

Rodriguez. En estas, apreciamos una interpretación visual de diversas realidades 

sociales, principalmente de clases populares; desde pieles morenas, rasgos 

indígenas, cabello oscuro, indumentaria indígena, el género, la vejez y el trabajo.  



 

 
 

229 

 

Cuadro izquierdo 46: El guitarrista toluqueño. Felipe Santiago Gutiérrez. 1877, óleo sobre tela. Fuente: Pinterest 
Cuadro derecho 47: Indio con Traje de Gala en puesto de comida. Edouard Pingret. Siglo XIX. Fuente: Pixels 

 

 

Cuadro 48: Las hijas de Don Manuel Cordero. Juan Cordero. 1875, óleo sobre tela. Colección Museo Nacional 
de Arte. INBA. Fuente: Google & Arts 

 
Por otro lado, en este grupo de obras ejecutadas por pintores mexicanos y 

extranjeros, con una formación académica, podemos analizar un discurso diferente. 

Tenemos la mirada tanto nacional como extranjera en estos artistas que retratan a 

diferentes tipos sociales en México. Los tres, lo hacen de una forma clásica, 

impecable y casi perfecta, no solo en su técnica, sino también en los modelos sociales 

https://mx.pinterest.com/pin/335729347215060781/
https://pixels.com/featured/indio-con-traje-de-gala-en-puesto-de-comida-edouard-pingret.html
https://artsandculture.google.com/asset/portrait-of-the-daughters-of-manuel-cordero/uQG7GfjRyuRFFw?hl=es


 

 
 

230 

que plasman. Los artistas representan la realidad racial de México, de una forma 

idealizada, y adecuada para los discursos nacionales. Llamativa y exótica para los 

extranjeros.  

El primero, Felipe Gutiérrez, mexicano y estudiante de San Carlos, retrata a un 

guitarrista que probablemente podría ser un hombre mestizo, pero incluso en este 

modelo de mestizaje predomina lo español. Incluso su imagen es similar a un 

autorretrato de Velázquez.  

  

Cuadro izquierdo 49: Autorretrato. Diego Velázquez. 1634, óleo sobre lienzo, 68cm x 55cm. Metropolitan 
Museum. Fuente: Pinterest 

Cuadro derecho 50: María Luisa Fortuny de Madrazo y María Teresa de Madrazo y Madrazo. Luis de Madrazo. 
1884, óleo sobre lienzo. Colección Madrazo. Fuente: Pinterest 

 
Continuando, el hombre de piel morena clara, cabello corto, ondulado y oscuro, tiene 

un bigote grueso y prominente. El porta camisa blanca, saco café y una faja naranja. 

En sus manos sostiene su guitarra. Podríamos decir, que la representación de este 

hombre, es la imagen del mestizo 'ideal'. Con rasgos mínimos de indigenismo, historia 

y raíces prehispánicas; y genes españoles predominantes. La segunda obra, del 

pintor Edouard Pingret, maestro de San Carlos y de algunas pintoras. Ejecuta una 

representación que busca exaltar lo exótico y el folclor mexicano. Esto, lo podemos 

https://mx.pinterest.com/pin/195906652514357385/
https://uk.pinterest.com/pin/825425437942246052/


 

 
 

231 

observar en los colores, las formas, los personajes y la locación. Vemos un espacio 

público y cotidiano, en el cual, los grupos indígenas se desenvuelven con más 

facilidad. Al fondo se alcanza a apreciar una iglesia, y en primer plano un grupo de 

indias vendiendo sus productos, junto a un indio que muestra su traje típico impecable 

y majestuoso. Es importante notar las pieles morenas, las cabelleras negras, la 

indumentaria típica de estos grupos. También, vemos una representación idealizada 

de este espacio, sin violencia, sin trabajo forzado, o racismo. Se trata de una 

representación que exalta la racialidad indígena, pero que tiene el propósito de 

convertirla en un elemento exótico y folclórico. Elaborada por un extranjero, que no 

tiene que definir su identidad, más bien, es un espectador de la diversidad y 

multiculturalidad en el México decimonónico.  

Por último, la obra de Juan Cordero, pintor de la Academia, que forma parte de un 

movimiento disruptivo que busca exaltar el mestizaje en la misma. Ejecuta el retrato 

de cuatro mujeres burguesas, de piel blanca, cabello castaño claro, vestidos 

elegantes de seda, con detalles de encaje y joyas. Sus rostros son similares a los 

retratos de mujeres españoles, que retrataba el pintor Luis Madrazo, el color de piel, 

de cabello y principalmente la nariz aguileña. Las jóvenes se encuentran posando en 

un paisaje boscoso y oscuro, una de ellas se encuentra de perfil, otra sosteniendo 

delicadamente una sombrilla, en la parte inferior una de ellas se encuentra recostada 

en las piernas de la joven que se encuentra sentada y sosteniendo su sombrero con 

flores. Una escena bucólica, romántica y burguesa, vemos un retrato que denota clase 

social y feminidad.  

Partiendo de estas obras, podemos identificar ciertas características en comparación 

a las obras de las pintoras. En general, podemos decir que la racialidad es un tema y 



 

 
 

232 

elemento que claramente no está definido en estas obras, solo en la obra de Pingret 

se resalta este aspecto, así como los trajes típicos y la cotidianidad indígena.  

Otra cuestión importante, la vemos en la obra de Cordero, que en 1877 sigue 

produciendo obras que exaltan a una clase social privilegiada, la vestimenta, el color 

de piel, incluso la escena, en la que vemos a cuatro mujeres posando, haciendo 

énfasis en su belleza, sutileza, delicadeza, y clase social. Aspecto, que hemos visto 

plasmado diferente en las obras de las pintoras, siendo ellas un personaje activo en 

su obra. Incluso, los dos pintores mexicanos, que apuestan por el mestizaje, 

representan figuras blanqueadas y con tendencia europea en sus obras, 

principalmente de influencia española. Esto nos habla de una asimilación identitaria, 

consciente o inconscientemente hacia su herencia Colonial, y que muchos artistas de 

la segunda mitad de siglo refutaban, pero que es evidente en sus obras e inclinaciones 

pictóricas.   

 

3.2.2.6. Bodegones 

Esta investigación tiene el objetivo de dar a conocer las obras que hacen referencia a 

un posible discurso de identidad nacional por parte de las pintoras, es por ello que no 

hemos indagado en técnica, habilidad o comparaciones profundas con otros artistas 

masculinos de la época, así que nos enfocaremos en la temática como indicio de 

identidad nacional. 

Si bien, dentro de los diferentes conceptos de identidad, el concepto de cultura se 

compone de diversos elementos, como parte de los indicios culturales que nos 

pueden hablar acerca de identidad, encontramos los bodegones en la muestra 

pictórica de las mujeres pintoras, temática en la que destacan notablemente por su 

producción. Así como por la idea de que las mujeres eran mejores haciendo 



 

 
 

233 

representaciones que reflejaran el ámbito doméstico, claro con una intención de 

minimizar su capacidad como pintoras, no obstante, su trabajo habla por sí mismo. 

Por otra parte, la influencia que ejerce de la tradición de la pintura española, desde el 

siglo XVII con las llamadas mesas puestas, en las cuales se representaban mesas 

con manjares y aditamento de escudillas, platos, vasijas, jarros, botellas y copas. 

Posteriormente con la aparición del naturalismo español llegan las primeras 

manifestaciones de los bodegones, que pintores como Murillo, Zurbarán, Velázquez 

y Goya iniciaban con dicha tendencia pictórica. Sin embargo, en la pintura colonial 

mexicana el género del bodegón fue escaso, había manifestaciones de mesas 

puestas con elementos como trastos, comestibles, carnes, caza, verduras, legumbres 

y animales como las tórtolas. Es en 1769 cuando se ejecuta la representación de una 

alacena de madera con comestibles como hogazas y cajeta, trastos, cacharros, 

instrumentos musicales, libros, pinceles que eran la viva imagen del espacio privado 

del pintor Pérez Aguilar. Fue hasta el siglo XIX que las mesas puestas fueron 

reemplazadas por los bodegones o cuadros de comedor, género ejecutado en su 

mayoría por las pintoras decimonónicas, con el impulso que te otorga la Academia de 

San Carlos a dicho género en México.235 

Dentro del amplio concepto de cultura en las definiciones de identidad nacional, 

ubicamos la cultura material como los alimentos, animales, objetos y adornos que 

forman parte de la escena cotidiana, que viene de la mano con la corriente romántica 

y costumbrista. Los bodegones, los podemos apreciar principalmente en interiores 

domésticos, siendo reflejo de la cotidianidad y cultura alimenticia, haciendo énfasis 

en la multiculturalidad mexicana. 

 
235 Manuel Romero de Terreros, “Bodegones y floreros en la Pintura Mexicana. Siglos XVIII y XIX” en 
Anales del IIE, [en línea], 1 de enero de 1946, vol. 4, núm. 14, pp. 55-57. Disponible en: 
https://www.analesiie.unam.mx/index.php/analesiie/article/view/430  

https://www.analesiie.unam.mx/index.php/analesiie/article/view/430


 

 
 

234 

Josefa Sanromán Castillo 

 

Cuadro 51: Bodegón con cabrito, cazos de cobre, jarrón de talavera y chichicuilotes. Josefa Sanromán Castillo. 
1861, óleo sobre tela, 97.7 x 77.7 cm. Colección privada. Fuente: Artvee 

 

https://artvee.com/dl/bodegon-con-cabrito-cazos-de-cobre-jarron-de-talavera-y-chichicuilotes/


 

 
 

235 

En la obra de Josefa Sanromán vemos al centro una mesa de madera, sobre ella se 

encuentra yacente un cabrito amarrado de las patas, a lado de él hay tres 

chichicuilotes. De izquierda a derecha se ven dos cajas de cajeta y sobre ellas un 

cazo de cobre, le sigue un sartén de cobre, dos botellas de vino, una copa de cristal, 

un jarrón de talavera, un almirez de cobre y unas cuantas uvas sobre la mesa. Por 

encima de estos objetos se encuentra una repisa de madera con dos agachonas 

colgando de las patas, una conservera y un plato con uvas. 

Los bodegones además de transportarnos a las cocinas del siglo XIX también son 

muestra de las dinámicas sociales en torno a la comida; por ejemplo, los privilegios 

visibles en ingredientes y trastos puestos a la mesa, o el prestigio que otorgaba 

disponer de alimentos como el chocolate.236 En la obra de Sanromán seguimos viendo 

el reflejo de la burguesía, de una clase social que a través del arte muestra su nivel 

socioeconómico. Alimentos como el cabrito, el vino, la copa de cristal, el jarrón de 

talavera poblana que por su diseño, material y belleza es uno de los elementos 

decorativos más costosos. A través de esto vemos los privilegios que la sociedad 

burguesa gozaba en el siglo XIX, los cual nos habla de identidad. Por otro lado, 

identificamos una variedad de alimentos y objetos que representan una sociedad 

multicultural. Pero lo abordaremos más adelante. 

La siguiente obra pertenece a la artista Eulalia Lucio quien tuvo una producción activa 

durante las últimas décadas de siglo a partir de 1800, con los cuadros de comedor, 

que desde el nombre podemos notar una afinidad con el movimiento costumbrista, a 

diferencia del bodegón de Sanromán que se dirige a un nombramiento más clásico, 

formal y académico. Lucio nace en 1853 bajo el seno de una familia acomodada en 

 
236 Ricardo Cruz García, “Antojos visuales. La tradición de los bodegones” en Relatos e Historia en 
México, La familia y el amor, estampas de la vida cotidiana en Nueva España, [en línea], mayo 2024, 
núm 187. Disponible en: https://tiendadigitales.raices.com.mx/library/publication/187-relatos-e-
historias   

https://tiendadigitales.raices.com.mx/library/publication/187-relatos-e-historias
https://tiendadigitales.raices.com.mx/library/publication/187-relatos-e-historias


 

 
 

236 

México, su padre Rafael Lucio fue un notable médico y coleccionista de arte, quien 

claramente influye en la formación y aspiración artística de la pintora, sin embargo, 

Cortina menciona que su madre Isidora Ortega, aficionada a la pintura, fue la que 

posiblemente la formó en el arte pictórico237. Eulalia Lucio fue una de las pintoras más 

destacadas en las últimas décadas del siglo XIX, con una gran producción artística, 

así como genuina y original en la corriente costumbrista y popular. Se caracteriza la 

elaboración de bodegones y mejor conocidos como cuadros de comedor, en donde 

la pintora muestra su gran habilidad con los detalles. En esta investigación solo 

abordaremos dos de sus cuadros, aunque su producción pictórica es amplia, y 

muestra la gran diversidad de objetos, alimentos y animales que se veían en las 

cocinas mexicanas. 

En la obra Cuadrito de comedor ejecutada en 1884 se muestra una mesa de madera 

gastada y envejecida por el tiempo, con un cajón semiabierto. Sobre ella se 

encuentran diferentes objetos y alimentos. De izquierda a derecha vemos un queso 

redondo sobre su hoja, a lado se encuentra un cuchillo y un huevo. Detrás se alcanza 

a percibir lo que probablemente sea una calabaza y un tenate con una servilleta de 

tela, para las tortillas. Al centro de la obra se encuentra una olla mediana de barro con 

chiles, cebollas y huevos, así como un chile verde partido a la mitad sobre la mesa y 

unas hojas sueltas a la derecha. De la parte superior cuelga una planta como 

decoración, en conjunto apreciamos la mesa de una típica cocina mexicana de un 

nivel socioeconómico popular. 

 

 

 

 
237 Cortina, op. cit., pp. 153-157. 



 

 
 

237 

Eulalia Lucio 

 

Cuadro 52: Cuadrito de comedor. Eulalia Lucio. 1884. Fuente: Leonor Cortina 

En comparación a la obra de Sanromán ¿Qué identificamos en las dos cocinas? ¿A 

quién pertenece cada una? La primera podemos interpretar y deducir que es una 

cocina de una casa de una familia social y económicamente privilegiada. La segunda 

no. Lo podemos notar con tan solo ver la mesa, una es de una manera pulcra, limpia, 

cuidada, mientras la otra se encuentra gastada y descuidada. Por otro lado, los 

objetos, en la primera obra vemos cazos de cobre casi nuevos, limpios, un jarrón de 

talavera, copas de cristal, propios de una mesa y decoración burguesa, a diferencia 

de la otra obra, vemos un cesto de tule de influencia prehispánica, con un pedazo de 

tela gastado y una olla de barro, los cuales podemos ver en una cocina y mesa de un 

sector popular. Los alimentos nos dicen lo mismo, son animales y carne que se provee 



 

 
 

238 

de la cacería, actividad que solo las personas con tiempo y dinero podían ejercer en 

sus tiempos de ocio. Los alimentos de la obra de Lucio son productos del campo. 

¿Existe una relación entre los bodegones y la idea de moralidad? Según Woodford 

si, en este caso, relacionado con la esencia del hombre: la vanidad; poniendo como 

ejemplo la obra de Pieter Claesz “Naturaleza muerta. Vanitas”. En la obra se 

representa una calavera, que según la autora hace referencia a las palabras del 

Eclesiastés: “Vanidad de vanidades, todo es vanidad”238. En este caso la autora se 

refiere a vanidad como un concepto negativo en la representación de una calavera, 

haciendo alusión a practicar una vida sencilla y libre de pretensiones. Sin embargo, 

en México en el siglo XIX, el mensaje moralizante estaba relacionado a la unión, la 

familia y el hogar. Mensajes que vemos representados intrínsecamente en los 

bodegones.  

En relación al tema, Antonio Sánchez239 plantea diferentes hipótesis alrededor del 

significado de los bodegones literarios y los bodegones pictóricos, durante el siglo XVI 

y que probablemente podrían seguir vigentes hasta el siglo XIX. Menciona que las 

tres razones de estas representaciones pudieran estar relacionadas a reflexiones 

morales, el desarrollo de la urbanización y el abastecimiento de alimentos a las 

ciudades más importantes, por último, la obsesión del Barroco por la imitación. En 

este caso, retomaremos la hipótesis que tiene relación con el proyecto de nación en 

México durante el siglo XIX, y que lo menciona en una palabra clave: reflexiones 

morales. Como lo describimos anteriormente, tanto en la ideología religiosa 

(Vírgenes) como en la cívica (retratos burgueses), así como en la literatura y en 

diferentes discursos políticos, vemos la intención de formar una nación de ciudadanos 

 
238 Woodford, op. cit., p. 42.  
239 Antonio Sánchez Jiménez, “Bodegones poéticos” en Enrique García Santo-Tomás (ed), en Materia 
Crítica: formas de ocio y de consumo en la cultura áurea, Madrid, 2009, p. 203 



 

 
 

239 

con valores morales, por lo tanto, se podía aspirar a la modernidad. Sánchez relaciona 

moral con los bodegones con la sencillez de las frutas y verduras que forman parte 

de la humildad del labrador, resumiendo las virtudes del campesino, fomentando así, 

una lectura moralizante.240 

Ahora bien, como lo describimos en el segundo capítulo, los adjetivos que se exponen 

en la ideología de mestizofilia, Sánchez las señala como moralizantes, las cuales, se 

convierten en adjetivos negativos, ya que la relación: indígena, campo, sencillez, 

pasividad, incluso alimentación, eran el reflejo de una vida indeseable, poco digna y 

productiva para la nueva nación en aras de crecimiento hacia la modernidad. Algo 

similar lo vemos en los bodegones de las pintoras, Sanromán plasma una lujosa 

cocina de una clase acomodada, que encaja perfectamente con el discurso de la 

época, su posición social, su entornos y formación artística, mientras que Lucio 

representa una cocina humilde y sencilla, que bien puede, encajar en la hipótesis de 

Sánchez, y crear una reflexión moralizante alrededor de la situación social en México 

a finales del siglo XIX. También, vemos una estructura social partiendo de dos grupos 

sociales predominantes en México, burguesía y campesinado (mestizos e indígenas) 

que se movían del campo a la ciudad como lo vemos en las obras de tipos sociales. 

Los grupos sociales e individuos forman parte de la identidad de una nación, así como 

sus dinámicas sociales, económicas y culturales dentro del territorio. 

Ahora bien, otro punto a destacar en este conjunto de obras es la multiculturalidad 

que vemos representada intrínsecamente en los objetos y alimentos de los cuadros 

de comedor, y que no solo habla de una muestra cultural o gastronómica de México, 

sino también de la identidad racial de las mexicanas y mexicanos. 

 
240 Ibidem, p. 204. 



 

 
 

240 

Ricardo Cruz considera que los bodegones son representaciones que se convierten 

en cajas del tiempo gastronómicas, exhibiendo la presencia asiática, indígena y 

española, en ingredientes o en utensilios, que nos hablan de una identidad 

multicultural. Asimismo, nos permiten conocer la cultura gastronómica de una 

comunidad o grupo social, incluyendo la diversidad de ingredientes que se 

presentaban en ciertas mesas, los posibles hábitos alimentarios en periodos 

específicos, así como las dinámicas sociales y económicas del periodo. 

En las obras de Sanromán y Lucio podemos visibilizar tanto dinámicas sociales y 

económicas, así como multiculturales. Alimentos como el cabrito, el vino, las uvas, el 

queso y la cajeta, asimismo trastos y objetos decorativos como el jarrón de Talavera, 

la cristalería, los utensilios de cobre, las guardaderas, los platos y las botellas, nos 

muestran una dieta y tradición propia de los españoles que llegan durante el siglo XVI, 

y que durante el periodo Colonial se va unificando a partir de la tradición prehispánica 

y los grupos criollos, sin embargo, mantienen la raíz española. Los alimentos que se 

ven en las obras, propios de la tradición prehispánica, al menos en estas dos 

representaciones, son mínimos: los chichicuilotes, la calabaza, el chile, los huevos y 

el tenate. En 1831, el impresor Mariano Galván publica la obra El cocinero mexicano, 

poco después de que finalizara el movimiento de independencia y durante los inicios 

de la formación de una identidad nacional, el libro ayudó a poner las bases de la 

gastronomía nacional, en tanto se anunció como “colección de las mejores recetas 

para guisar al estilo americano”. En pocas palabras, era un recetario “a la mexicana”, 

aunque con lo más selecto de las cocinas española, francesa, italiana e inglesa.241 

Plasma los procedimientos más sencillos para la fabricación de masas, dulces, 

licores, helados y todo lo necesario para el decente servicio de una buena mesa, se 

 
241 Cruz García, loc. cit.  



 

 
 

241 

considera como el recetario más importante de México durante el siglo XIX; incluye 

recetas con influencias indígena, criolla, españolas, italianas, francesas e inglesas.242 

Tanto en el siglo XIX como en la actualidad es común leer y escuchar dentro de los 

debates acerca de la identidad nacional mexicana, existe una insistencia en enfatizar 

todo lo indígena, cualquier elemento que tenga alguna relación con el periodo 

prehispánico, sin embargo, esa no es la realidad desde 1521, a partir de esa fecha se 

comienza a desarrollar un estado, nación, país, comunidad, sociedad multicultural.  

Partiendo de estas dos imágenes, a pesar de que se elaboran bajo un contexto que 

busca una identidad nacional mexicana, costumbrista, popular y social, los alimentos 

y objetos que vemos dentro de esas obras, provienen de España, Asia, y 

Mesoamérica. ¿Por qué la insistencia en construir una identidad en donde el valor 

discurso resida en lo indígena? Cuando claramente en la política, economía, cultura 

y sociedad prevalece lo extranjero, prevalece la multiculturalidad. ¿Por qué se insiste 

en poner un velo sobre las demás culturas o grupos sociales? ¿Negros, asiáticos, 

españoles, indígenas, criollos, franceses, están incluidos en el discurso nacional del 

siglo XIX? no, solo destaca lo indígena y lo criollo, que es más español que mexicano.  

Aquí, la razón es ideológica, no racial, ni cultural, social o económica. Otra variante 

de los Cuadro de comedor es el género de mesa revuelta, consistía en la 

representación de toda clase de objetos, que no fueran flores, frutas u otros alimentos, 

los objetos representados en estas obras por lo regular eran libro, recados de escribir, 

abanicos, naipes, costureros, almohadillas o quinqués243, un ejemplo de este género 

es la obra de Eulalia Lucio Cuadro con objetos para bordar, ejecutada en 1884. 

 
242 El cocinero mexicano, o colección de las mejores recetas para guisar al estilo Americano, y de las 
más selectas según el método de las cocinas española, italiana, francesa e inglesa. Tomo III. México, 
Imprenta de Galván, 1831. 
243 Romero, op. cit., p.58. 



 

 
 

242 

Para concluir, en la cultura visual de las pintoras que realizaban bodegones, 

encontramos muchas similitudes con las obras de Agustín Arrieta, pintor 

decimonónico que ejecutó una gran cantidad de naturalezas muertas. Destacando 

que, es de los pocos hombres que se dedican a pintar este género, ya que, 

recordemos que, dentro de la jerarquía en la pintura de academia, la naturaleza 

muerta no se encontraba al nivel de los más destacados pintores, y ellos ejecutaban 

escenas nacionalistas históricas. También, otro punto importante en esta 

comparación es que los bodegones de Arrieta mantienen la misma tendencia 

burguesa, que vimos en las obras de las hermanas Sanromán, aun así, vemos 

elementos populares, que están presentes en las obras de Eulalia Lucio. No obstante, 

el carácter academicista y clásico, es muy visible en sus obras. Lo más probable es 

que este pintor, haya sido un referente visual de las pintoras mexicanas.  

 

Cuadro izquierdo 53: Cuadro de comedor (con sopera). Agustín Arrieta. 1858. Colección Blaisten. 
 Fuente: Google Arts & Culture 

Cuadro derecho 54: Alacena. Agustín Arrieta. Siglo XIX. Museo José Luis Bello y González. Fuente: Wikipedia 
 

 

 

 

https://artsandculture.google.com/asset/cuadro-de-comedor-con-sopera/0wFfYEKBiGOWoA?hl=es-419
https://es.wikipedia.org/wiki/Archivo:Alacena_-_Siglo_XIX_-_Agust%C3%ADn_Arrieta_-_Museo_Jos%C3%A9_Luis_Bello_y_Gonz%C3%A1lez.jpg


 

 
 

243 

3.2.4 Paisajes 

Los paisajes son la última categoría de análisis de esta investigación, vemos su 

desarrollo y apogeo a partir de 1890, en las obras realizadas por mujeres pintoras, 

alumnas de la Academia de San Carlos, sin embargo, la producción de 'paisajes' y el 

significado de 'paisaje nacional', se comienza a desarrollar a partir de la llegada del 

pintor Eugenio Landesio a mitad de siglo, tendencia en la cual también participan las 

pintoras Sanromán. 

La mayoría de las pintoras que ejecutan estos temas fueron alumnas de la Academia 

de San Carlos: Carlota Camacho, Otilia Rodríguez, Dolores Soto y Merced Zamora; 

la mayoría bajo la dirección del pintor y maestro de la academia, José María Velasco. 

En dichas obras podemos apreciar la influencia de Velasco en los paisajes de campo 

abierto, escenarios que antes de 1890 no se ejecutaban en las obras de las pintoras. 

Sin embargo, en esta muestra vemos cómo se rompen esquemas ideológicos y 

sociales a partir de 1850, que retenían a la mujer a su espacio hogareño, al espacio 

privado, no solo en su vida cotidiana sino también en las representaciones pictóricas 

que realizaban. 

 

Tabla 12. Paisajes. Elaborada por Lilia Estefanía López Méndez 

Tema: Paisajes 

Subtema Obra Año Pintora 

Paisaje con 

arquitectura  

Paisaje con la Iglesia 

de San Juan de 

Tacubaya 

1877 Julia Escalante 

Paisaje 1890-1900 Carlota Camacho 



 

 
 

244 

Peñasco 1890-1900 Dolores Soto 

La fábrica de papel 

Peña pobre en Tlalpan 

1890 Dolores Soto 

La Vecindad 1890 Otilia Rodríguez 

Iglesia de San 

Sebastián Mártir 

1890-1900 Maria Cañedo 

Sauces en la ribera del 

río de Colima 

1898 Merced Zamora 

Tizapán 1898 Merced Zamora 

Inmediaciones de la 

fábrica La atrevida en 

Colima 

1898 Merced Zamora 

La Villa de Guadalupe 1900 Otilia Rodríguez 

Paisaje 1900 Otilia Rodríguez 

Fuentes del bosque de 

Chapultepec 

1902 Otilia Rodriguez 

    12 

Paisaje campo abierto Paisaje 1894 Carlota Camacho 

El Ajusco 1895 Dolores Soto 

Montañas de la 

Magdalena 

1898 Guadalupe Velasco 

Lago de Texcoco 1905 Otilia Rodríguez 



 

 
 

245 

    4 

Total 16 

 

Durante este período las pintoras ejecutan 16 obras de paisajes con diferentes 

enfoques, encontramos doce 12 obras que integran paisaje con arquitectura y otras 4 

que muestran paisajes a campo abierto. De esta muestra las paisajistas con mayor 

producción son Otilia Rodríguez, Merced Zamora y Dolores Soto. 

A partir de 1890, apreciamos las obras de Carlota Camacho, con paisajes bucólicos, 

impregnados de la pasividad y tranquilidad del campo, no vemos paisajes de campo 

abierto, sino escenarios naturales reducidos en espacio. Camacho hace la 

representación de una casa de campo con cierta influencia inglesa o francesa, desde 

la parte trasera, la cual se une a un lago donde se aprecian algunas canoas, así un 

personaje dentro de ellas, posiblemente un trabajador del campo. Rodeando la 

escena hay diversos árboles que decoran y adornan la escena bucólica. Una obra 

sacada del imaginario de una novela inglesa. 

En la misma temporalidad vemos obras de Dolores Soto, la representación de un 

espacio muy reducido de un peñasco, así como la obra de María Cañedo que, desde 

un ángulo lejano a través de unos árboles altos, representa la Iglesia de San 

Sebastián Mártir y en primer plano se aprecian a dos campesinos, un hombre y una 

mujer que se ven apreciando la vista de la iglesia, probablemente en su camino hacia 

la misa dominical, pero mostrando un espacio reducido del espacio. En estas obras 

donde se aprecian espacios reducidos, personas realizando actividades cotidianas y 

sencillas, la tranquilidad del campo y la monumentalidad religiosa de iglesias y 

catedrales, sin embargo vemos una marcada similitud con las obras de John 

Constable (La Catedral de Salisbury vista desde el Jardín del Obispo, 1820) incluso 



 

 
 

246 

de Van Gogh (La iglesia de Auvers, 1890) esto puede cambiar la interpretación de los 

espacios que las mujeres ocupaban y representaban en su obras, ¿buscaban seguir 

la tendencia artística de pintores reconocidos del continente europeo? o ¿realmente 

estaban limitadas por el espacio? 

A partir de 1890 comenzamos a ver paisajes con una estructura compositiva más 

compleja, así como espacios de mayor apertura. En este periodo destacan las obras 

de Merced Zamora, una de ellas: Sauces en la ribera del río de Colima ejecutada en 

1898, un paisaje más abierto, compuesto por un río, el campo, árboles, una casa a lo 

lejos y dos campesinos en la escena. Llama la atención los diferentes matices del 

color verde en el follaje, los detalles en los árboles, el agua del río, logrando una 

composición pictórica que remite al espectador a una escena cotidiana de dos 

campesinos. Asimismo, otra obra de Zamora: Inmediaciones de la fábrica “La atrevida 

en Colima de 1898, nos presenta una escena que se enfoca en resaltar la vegetación, 

tanto en los colores como en los detalles de los árboles, hojas, follaje y pastizales. Se 

aprecia vagamente un pequeño riachuelo rodeado de piedras, y al fondo de manera 

discreta se encuentra La atrevida. Con esto podemos notar que la artista busca 

resaltar lugares, espacios y escenarios naturales de su tierra natal, Colima. El terruño 

hacia una tierra en específico, la expresión y visión de su nacionalismo. 

Otras pintoras como Dolores Soto y Guadalupe Velasco ejecutan escenas de paisaje 

que se adentran hacía las formaciones montañosas, Velasco ejecuta una obra que 

plasma las Montañas de la Magdalena, se aprecia una clara influencia de José María 

Velasco, siendo un paisaje de campo abierto, montañoso y que nos muestra un 

espacio amplio, profundo que culmina en una cordillera montañosa, junto con el cielo 

azul, nubes, y más cercano al espectador, un campo con el pasto seco, de tonalidades 



 

 
 

247 

amarillas con flora como magueyes, cactus y pequeños arbustos. A lo lejos se aprecia 

una línea de árboles y arbusto más verdes. 

Finalizando el siglo XIX en 1900 y sus primeros años, se producen obras de Otilia 

Rodríguez, de las cuales resalta La Villa de Guadalupe y Lago de Texcoco. La primero 

muestra un espacio reducido, tonos amarillos, cafés, otoñales, los colores verdes 

decoran sutilmente la escena, y al fondo se ve la Villa. Su otra obra: Lago de Texcoco 

muestra su formación como aprendiz de Velasco, es una obra que presenta un campo 

abierto a una distancia más larga, colores pálidos y líneas rectas que se encuentran 

presentes en la estructura del lago y caminos, convierten la obra de Otilia en una 

representación moderna (en su tiempo), de los paisajes, así como su estructura y 

caminos de México. 

 

3.2.3.2. Paisaje urbano femenino y nación  

Uno de los autores que ha estudiado el paisaje nacional del México decimonónico, 

como herramienta de construcción nacional, es Fausto Ramírez, del cual, me gustaría 

retomar algunas ideas y planteamientos, para afirmar el carácter nacionalista de las 

obras elaboradas por las pintoras decimonónicas, así como la comparación con obras 

de pintores destacados de la época y debates acerca del paisajismo nacional. 

Según Ramírez, la pintura de paisaje a mediados del siglo XIX, se convierte en un 

ramo independiente en la enseñanza académica de San Carlos, debido a esto, a 

solicitud de Pelegrín Clavé (director de pintura de figura) llega el pintor italiano 

Eugenio Landesio en 1855, influenciado por los círculos de Nazarenos de Roma, 

quienes formarían a Clavé y Vilar, en el ámbito pictórico. Landesio configuró el paisaje 

urbano de México desde una tendencia en “perspectiva”, con representaciones de 

calles, plazas y edificios vinculados a la historia política, religiosa y cultural de 



 

 
 

248 

México.244 En esta nueva tendencia, los “Edificios” fueron conceptualizados como 

localidades, considerando la arquitectura, interiores y exteriores, impulsando el 

subgénero 'interiores de edificios'. En este tipo de obras abundan: interiores de 

edificios, de carácter conventual, en los años 50 claustros y sacristías monacales 

lucen en todo su esplendor. Con el triunfo de los liberales y la aplicación de las Leyes 

de Reforma, cambia el carácter de estas vistas urbanas,245 a representaciones de 

localidades (arquitectura conventual) en ruinas. 

 

Cuadro 55: Antesacristía del convento de San Francisco. Eugenio Landesio. 1855, óleo sobre tela. Museo 
Nacional de Arte. Fuente: Google Arts & Culture 

 
En la obra de Landesio, Antesacristía del convento de San Francisco, ejecutada en 

1855, se puede apreciar el interior de un recinto religioso, que dado el nombre, 

sabemos que se trata del convento de San Francisco, en primer plano se pueden ver 

esperando en un espacio que da entrada a la sacristía, a un grupo de figuras 

masculinas, monaguillos y un sacerdote, en la esquina del fondo derecho, un grupo 

 
244 The Antesacristy of the Franciscan Convent, en Google arts and Culture, [en línea], 
https://artsandculture.google.com/asset/the-antesacristy-of-the-franciscan-convent/jAE6_jUVIO2HBQ, 
fecha de consulta: 9 de junio de 2025. 
245 Ramírez, La construcción de la patria…, op. cit., pp. 275-277. 

https://artsandculture.google.com/asset/the-antesacristy-of-the-franciscan-convent/jAE6_jUVIO2HBQ?hl=es
https://artsandculture.google.com/asset/the-antesacristy-of-the-franciscan-convent/jAE6_jUVIO2HBQ


 

 
 

249 

de monjes, y en ese mismo plano en la parte de la izquierda, justo detrás del 

sacerdote, se encuentra un grupo de personas, probablemente feligreses o visitantes 

del convento. En la antesacristía, podemos ver elementos decorativos como cuadros 

religiosos, con escenas como la Anunciación, una Virgen Dolorosa y un Sagrado 

Corazón de Jesús. En la obra se puede identificar el manejo de la perspectiva, con 

un fondo que nos lleva a un pasillo lleno de columnas, que culmina en el patio del 

convento. 

Partiendo de esta tendencia pictórica, en los inicios de la segunda mitad del siglo XIX, 

se comienza a desarrollar la tendencia de los Nazarenos y del maestro Landesio, en 

las escenas de paisaje, específicamente con su llegada a la Academia en 1855. Sin 

embargo, existen dos obras de interiores conventuales, de dos pintoras mexicanas, 

las hermanas Sanromán, fechadas en 1848 y 1849, seis y siete años antes de la 

llegada del pintor italiano Landesio. 

En la obra de la pintora Josefa Sanromán Castillo, Interior de un convento, ejecutada 

en 1848, podemos apreciar a simple vista el manejo de la perspectiva en los espacios 

interiores, vemos la figura de cuatro mujeres, una niña y tres religiosas, ya que todas 

portan un hábito religioso, túnica blanca larga y un manto negro que cubre su cabeza. 

Todas se encuentran en el pasillo del segundo piso de un convento. En primer plano 

observamos a una religiosa de rodillas, en posición de plegaría y súplica, hacia la 

figura del fraile dominico San Alberto Magno, a medio pasillo se ubica otra religiosa 

leyendo, recargada sobre un barandal de hierro, con un libro sobre sus manos y al 

fondo observamos a una religiosa de la mano de una niña. 

 

 

 



 

 
 

250 

Josefa Sanromán Castillo 

 

Cuadro 56: Josefa Sanromán Castillo. Interior de un convento. 1848. Fuente: Leonor Cortina 

 

 



 

 
 

251 

La obra retrata una escena de la vida cotidiana en un convento, en la cual se detallan 

minuciosamente los elementos decorativos como las vigas de madera, los 

barandales, columnas, la sombra del sol retratada en el piso, así como la decoración 

de la puerta que se encuentra al fondo.246 

De acuerdo a la vestimenta de las religiosas, podemos decir que se trata de un 

convento de monjas dominicas ya que las hermanas de esta orden visten de blanco 

como señal de simplicidad, luz, pobreza y, sobre todo, recordatorio de que son las 

'novias' de Cristo. Su velo es negro (símbolo de humildad, además para diferenciarse 

del blanco de las novicias) y pueden usar una capa de este color durante el invierno 

o alguna ceremonia. La unión de ambos colores tiene un significado especial, ya que 

es la penitencia (negro) cubriendo y protegiendo la pureza (blanco), demostrando 

también que para permanecer 'limpios', se requiere hacer sacrificios. Algunas llevan 

un largo rosario de 15 misterios sujeto al cinto y todas deben portar un escapulario 

blanco.247 

Algo que es importante destacar en la obra de Josefa, es la representación de las 

virtudes femeninas que también retrata en su obra Estudio de una artista de 1849, en 

ambas obras las protagonistas son figuras femeninas, que están desarrollando las 

virtudes de la lectura y la religión, al parecer para la pintora, la lectura es una virtud 

innegable e infaltable en la formación de una mujer del siglo XIX, así como su relación 

con la religión. En esta obra vemos a una religiosa de rodillas rezando, otra leyendo 

y la que se encuentra al fondo aparentemente está dedicada a la formación cultural y 

religiosa de la niña que la acompaña. Aunque se trata de una obra de carácter 

paisajista y religioso, que va de la mano con el discurso pictórico de la Academia, 

 
246 Algunos detalles de la obra no se aprecian con claridad ya que la imagen es de baja calidad. 
247 Adriana Bello, Cómo visten las religiosas según su orden, en: Aleteia, [en línea], abril de 2017. 
Disponible en : https://es.aleteia.org/2017/04/13/como-visten-las-religiosas-segun-su-orden/  

https://es.aleteia.org/2017/04/13/como-visten-las-religiosas-segun-su-orden/


 

 
 

252 

vemos la intención de la pintora en darle protagonismo a las mujeres, así como a las 

habilidades y virtudes que desarrollan dentro de su ámbito privado, ya sea en un 

convento, o en un estudio. 

Esta obra nos habla de un discurso de identidad femenino bajo un contexto 

nacionalista relacionado con la religión de la primera mitad del siglo XIX, con la fusión 

de temáticas como paisaje y religión. Como lo vimos en el apartado de Religión, arte 

y nación, la religión es la herramienta que une al pueblo mexicano, en los momentos 

más inciertos que ha experimentado la nueva nación mexicana. 

Por otro lado, la obra de su hermana, la pintora Juliana Sanromán, ejecutada en 1849, 

presenta una escena de monjes dieguinos dentro de su convento. En un primer plano 

observamos unas escaleras, en las cuales se encuentran un par de frailes Dieguinos 

portando una indumentaria eclesiástica, compuesta por una amplia túnica color café 

oscuro con capucha, sandalias y un cinturón que pende de un lado. Ambos 

aparentemente están en medio de una plática.  

En este mismo plano, en el tercer escalón, se encuentra un hombre con sus muletas 

y sombrero a un lado, comiendo un pedazo de pan, su indumentaria consta de un 

pantalón color café, sandalias, camisa blanca y una túnica color gris, que podría 

tratarse de un poncho o sarape. El hombre tiene una venda en la cabeza, lo cual nos 

dice, que pudo haber sufrido algún accidente y estar en refugio bajo el cuidado de la 

orden de los dieguinos. En un segundo plano, de lado izquierdo hacia abajo, vemos a 

otro monje dieguino bajando las escaleras, hacia la salida o patio del primer piso, 

portando la misma indumentaria y un capuchón color café.  

 

 

 

 



 

 
 

253 

 

Juliana Sanromán 

 

Cuadro 57:  Interior de un convento de Dieguinos. Juliana Sanromán Castillo.1849, óleo sobre tela. Museo 
Kaluz. Foto: Lilia E. López Méndez 

 
 



 

 
 

254 

Ahora bien, en la obra se puede notar el uso de la perspectiva y profundidad, en el 

plano del monje que va descendiendo hacia el patio, subiendo las escaleras, hacía 

arriba se aprecia una puerta de grandes dimensiones de madera y al fondo se 

observan los arcos y columnas de las habitaciones del convento. En el techo, 

podemos ver una estructura de vigas de madera, con un candil. En cuanto a la 

decoración del convento, podemos identificar en la parte superior izquierda un altar 

con marco dorado que alberga la imagen de un cristo crucificado, así como dos 

elementos decorativos en cada lado. En la parte central, en el techo, se encuentra 

colgando un estandarte o tela, que contiene la imagen de la Virgen de Guadalupe (es 

la segunda representación de una Guadalupana, de las pintoras decimonónicas), y 

de lado derecho sobre la pared se encuentran dos cuadros, de los cuales no se ha 

logrado identificar las escenas o personajes. 

En esta obra identificamos tres aspectos importantes: religión, caridad y paisaje. A 

diferencia de Josefa, su hermana Juliana decide representar una escena, donde 

predominan figuras masculinas, pero al igual que Josefa, se observa la intención de 

la pintora en destacar la función de la orden religiosa, en una captura donde 

aparentemente la caridad no es la protagonista, pero la vemos plasmada en la figura 

del hombre sentado en las escaleras, de esta forma, se logra representar una escena 

cotidiana, en un espacio religioso, con monjas y monjes, que desempeñan los valores 

propios de la religión. 

Retomando la cita de Ramírez y el uso de edificios y espacios de carácter religioso 

como identificador nacional, bajo la influencia de Eugenio Landesio a partir de 1855, 

de acuerdo al planteamiento y propuesta del autor, tenemos a dos pintoras femeninas 

que en 1848 y 1849, ya ejecutaban el paisaje urbano mexicano en perspectiva dentro 

de sus obras, bajo el subgénero de interiores de edificios, plasmando los mismos 



 

 
 

255 

escenarios conceptualizados en sus lienzos: edificios, localidades y arquitectura, 

específicamente conventual. Agregando elementos significativos que forman parte de 

su cotidianidad e ideología: los valores religiosos y femeninos. ¿Podríamos considerar 

a las hermanas Sanromán como las pioneras del paisaje urbano nacional durante el 

siglo XIX? 

Un gran referente del paisaje nacional en el siglo XIX, es el famoso maestro Velasco, 

su primera obra bajo la tendencia de perspectiva y de carácter conventual, fue 

ejecutada hasta 1860, más de diez años después que las hermanas Sanromán, 

aunque podemos afirmar que el no inicia con esta tendencia, estrictamente la que 

representa a los espacios religiosos en su esplendor, ingresa a una nueva tendencia 

pictórica paisajista en los años referentes a la Reforma. 

De acuerdo con el autor, correspondiente a los años de la Reforma, los pintores 

encabezados por Casimiro Castro siguen una versión visual más fluida y abierta del 

paisaje urbano, relacionada a la expropiación de bienes pertenecientes a la iglesia y 

civiles, que fueron desapareciendo los últimos “hombres de bien” a principios de los 

años 60. Comienza una nueva generación de clientela en la cual se abocan Castro y 

los jóvenes paisajistas de la Academia de San Carlos,248 incluyendo a paisajistas 

como Velasco, con obras como Patio del ex convento de San Agustín de 1860. 

 
248 Ibidem, p. 274.  



 

 
 

256 

 

Cuadro 58: Patio del ex convento de San Agustín. José María Velasco. 1860. Fuente: Wikiart 

En esta obra vemos la transición de un paisaje urbano que busca retratar la 

magnificencia de la arquitectura religiosa a través de sus edificios, Velasco plasma 

una arquitectura conventual desde la decadencia arquitectónica de los conventos en 

México, durante los años posteriores a la Reforma. Observamos el patio trasero del 

ex convento de San Agustín, en el cual no se identifican figuras de monjas o frailes, 

si no, un par de personas que no son protagonistas en la obra, ni se encuentran en 

primer plano, los vemos a lo lejos, en las escalinatas de una puerta vieja y dentro de 

una bodega con muebles arrumbados. En general apreciamos una escena de un 

convento en ruinas y abandonado, con las paredes que muestran la pintura 

desgastada, incluso se pueden notar los ladrillos sin recubrimiento o pintura. En 

primer plano se nota una barda, o parte de una estructura de un cuarto, destruida con 

unos cuantos ladrillos y piedras de pie. Incluso el color en tonos amarillos y cafés, nos 

remiten a un momento nostálgico y funesto. 

  

https://www.wikiart.org/en/jose-maria-velasco/patio-del-ex-convento-de-san-augustin-1860


 

 
 

257 

María E Ibarrola 

 

Cuadro 59: Paisaje. María E Ibarrola. 1896, óleo sobre tela. Colección Galerías Cristóbal.  

Foto: Lilia E. López Méndez 

 

Dentro de esta misma temática, en décadas posteriores, la pintora María E. Ibarrola 

contribuye a esta tendencia con su obra Paisaje en 1896. En ella se retrata un 

convento, que podemos interpretar como tal, por la presencia de un fraile. Al centro 

de la obra observamos tres personajes alrededor de una fuente, un niño jugando con 

el agua, un personaje que no se identifica si es un hombre o mujer, ya que tiene una 

capucha que lo cubre, podría ser una mujer o un fraile, sin embargo, la figura que se 

distingue fácilmente como un fraile ya sea franciscano o dieguino, es el que está 

vestido con una saya color café oscuro, quien porta un sombrero del mismo color y 

un cinturón con detalles de cuentas. Si bien, el lugar no está abandonado, no se 

encuentra en las condiciones óptimas de un convento en la primera mitad del siglo 



 

 
 

258 

XIX. Lo podemos ver en algunos detalles como grietas en los arcos principales y el 

desgaste de la pintura, en algunas paredes, así como en la parte inferior de la obra, 

el jardín y el pasto se ven descuidados por falta de agua, donde hay más tierra que 

vegetación. 

En las obras de Velasco e Ibarrola podemos ver la tendencia pictórica que menciona 

el autor Ramírez en cuanto al contexto de la Reforma en el siglo XIX, vemos paisajes 

y escenas urbanas, de interiores de edificios conventuales con un enfoque decadente 

y de insolvencia por parte de la Iglesia. Vimos en el apartado de temática religiosa, 

que su influencia ideológica se mantiene durante la segunda mitad de siglo, sin 

embargo, su solvencia económica disminuye a causa de la Reforma. 

Retomando el paisaje urbano que compone la estética nacional en el arte mexicano 

en el siglo XIX, se encuentra la obra de Otilia Rodríguez, La vecindad ejecutada en 

1890. En ella retrata un espacio alejado de los grupos burgueses y más allegada a la 

población común, un complejo arquitectónico multifamiliar, característico de la Ciudad 

de México y de las clases bajas. El lugar se encuentra en condiciones decadentes, 

con las estructuras desgastadas. En la escena no hay personas, solo se aprecian las 

columnas, los cuartos con un fondo oscuro y vacío, vigas de madera en los techos, 

pintura desgastada. Al centro se observa una especie de pileta y unos mecates, en 

los cuales se aprecian algunas prendas. Aunque la calidad de la imagen es baja, ya 

que es una imagen en blanco y negro, se logra apreciar al centro, hacia el fondo la 

imagen de una Virgen, que por la iconografía y figura, se podría tratar de la Virgen de 

los Dolores. Asimismo, en la parte del fondo de lado derecho, hay una figura en la 

pared, la cual podría tratarse de una Virgen de Guadalupe, por la silueta y la forma.  

Hay que mencionar, que las obras de Ibarrola y Rodríguez, por la temporalidad, 

recorren varias décadas de la tendencia paisajista a mediados de siglo, ellas siguen 



 

 
 

259 

retratando el paisaje urbano de la vida conventual y social en su estado de 

decadencia, hasta finales de siglo. 

Otilia Rodríguez 

 

Cuadro 60: La vecindad. Otilia Rodriguez. 1890. Fuente: Leonor Cortina 

De acuerdo con Fausto Ramírez el choque entre el peso de la tradición, proveniente 

de un periodo Virreinal, con el avance inevitable de la modernidad y el “progreso” 

definieron, en el cuerpo y estructura de la ciudad, modificaciones irreversibles 

relacionadas a su contexto. Ya no era factible percibir con igual fuerza a la urbe con 

el reducto inamovible de la memoria colectiva colonial y de un país estático, sino como 

una entidad en constante transformación, gracias a su contexto. El autor se cuestiona 

si la pintura de paisaje, fue el género pictórico que con mayor elocuencia captó los 

primeros signos de semejante modernización, un fenómeno inherente a la 



 

 
 

260 

construcción del Estado Nación en el siglo XIX: fue este género pictórico al que se le 

dio la tarea de construir una imagen de la nación en proceso de consolidarse249. 

Así como el autor plantea la idea de que el paisaje urbano fue una manifestación 

artística ligada a la construcción de la nación mexicana decimonónica, ya que 

contribuyó a construir la cultura visual nacionalista del periodo, las obras de las 

pintoras decimonónicas cumplen con los parámetros y las características de la pintura 

de paisaje urbano que inicia a mediados del siglo, que incluso podemos ver, las 

hermanas Sanromán inician con esta tendencia en 1848 y 1849, convirtiéndose en 

las pioneras de dicho movimiento. 

 

3.2.3.3. De la arquitectura urbana nacional al terruño femenino 

La visión del paisaje urbano mexicano de Landesio, no solo estaba definido por su 

cercanía a la colonia, sino también a los vestigios del mundo prehispánico. Con la 

llegada de Maximiliano a México, quien parece haber sido estimulado por el 

indigenismo durante su periodo en el país. Comienza a tomar relevancia la historia de 

los grupos nahuas y mexicas, como representantes de la antigüedad mexicana. Con 

este nuevo enfoque, comienza a tomar protagonismo otros espacios y paisajes, como 

el Valle de México, el cual se convierte en el emblema de nacionalidad mexicana 

durante la segunda mitad del siglo XIX.250 

De acuerdo al planteamiento de Ramírez, el sentimiento de terruño es uno de los 

elementos que contribuyen a la construcción de identidad nacional dentro de una 

comunidad, percibiendo el entorno y desarrollando una conciencia de territorialidad y 

espacio. Estas vivencias, se convierten en una expresión estética de carácter visual 

 
249 Ibidem, p. 278 
250 Ibidem, p. 280-283. 



 

 
 

261 

por medio de la pintura de paisaje. El desarrollo del sentimiento de territorialidad, es 

un factor ideológico de cohesión y unión nacional, cobrando una dimensión histórica 

de primer orden251 en el siglo XIX. 

En dicho proceso, a través de la observación, reconocimiento y percepción, los 

sujetos a través de esa identificación de elementos visuales geográficos, desarrollan 

un sentido de pertenencia y asimilación espacial, con elementos visuales en 

específicos, en este caso, flora, fauna, hidrografía, orografía, estructuras, trazo 

urbano-rural y construcciones arquitectónicas. A raíz de esto se comienza a 

desarrollar un sentido de pertenencia, que se convierte en sentimiento y nacionalismo, 

hacia el lugar con el que el sujeto identifica y relaciona estos elementos a su persona 

e identidad y busca una cohesión, con ese espacio o comunidad. Un ejemplo de este 

terruño son las obras de Merced Zamora. 

En su obra, Sauces en la Ribera del Río Colima, vemos dos hombres realizando 

actividades de la vida cotidiana del campo, probablemente el hombre de la izquierda 

va camino a recolectar agua del río o camino a su jornada en el campo, el hombre de 

la derecha está a punto de descansar bajo la sombra de los majestuosos árboles. Al 

fondo se aprecia una pequeña casa de ladrillo y techo tejado, frente a la casa 

comienza un camino de tierra, por el cual van caminando una mujer y un niño. 

Quienes son cobijados por una variedad de árboles, probablemente unos capulines 

blancos, guarumos, o primaveras. 

 

 

 

 

 

 
251 Ibidem, p. 269-270. 



 

 
 

262 

Merced Zamora 

 
 

Cuadro 61:  Sauces en la ribera del río de Colima. Merced Zamora. 1898, óleo sobre tela. Colección particular. 
Foto: Lilia E. López Méndez 

 
El planteamiento del autor se observa en las obras de Senorina Merced Zamora: Calle 

de la Huerta de Álvarez en Colima, Sauces en la Ribera del Río de Colima, 

Inmediaciones de la Fábrica La Atrevida en Colima. En ellas, la pintora muestra este 

reconocimiento y percepción de su entorno, así como el sentimiento de terruño hacía 

su tierra natal, Colima. Las representaciones son plasmadas desde una perspectiva 

personal, específica y reducida, de la territorialidad y espacio geográfico, que le da su 

identidad como colimense; con representaciones de lugares como: una fábrica 

abandonada, la calle del municipio de Villa de Álvarez y el río de Colima. Tres 

elementos que componen parte del paisaje identitario de la región. 

Merced Zamora fue discípula de los maestros Juan Urruchi y José María Velasco, el 

primero, plasmó escenas de carácter bíblico, bajo la influencia de Clavé y los 



 

 
 

263 

nazarenos, durante la primera mitad del siglo XIX y las primeras décadas de la 

segunda mitad, sin embargo, de su maestro Velasco, pintor del paisajismo 

nacionalista del XIX, se aprecia una gran similitud e influencia en las obras de la 

pintora mexicana. 

Asimismo, partiendo de esta tendencia estética e ideológica, relacionada al paisaje 

mexicano y al sentimiento de terruño, diferentes pintores, comienzan a brindarle 

significado a sus escenas rurales, uno de ellos, José María Velasco, al presenciar la 

situación incierta de la nación con la llegada de Porfirio Díaz al poder, busca 

representar el paisaje mexicano con referencias simbólicas de la bravura indígena y 

al mito fundacional, como una posible afirmación de soberanía nacional y de 

confianza en los destinos patrios.252 

Sin duda, uno de estos destinos patrios, fue el Valle de México, en las obras de José 

María Velasco: Valle de México desde el Cerro de Santa Isabel de 1875 y Valle de 

México desde el cerro del Tepeyac de 1878, se nota una similitud con la escena de la 

obra de Zamora, por ejemplo, la presencia de árboles y vegetación, el campo, los 

caminos de tierra, la presencia de ríos, incluso la presencia de lugareñas y un par de 

niños dentro del paisaje. No obstante, hay un aspecto particular que hace la diferencia 

entre las obras de Velasco y Zamora: el espacio. Si analizamos las obras de Zamora 

la perspectiva y espacio son reducidos, es decir, pareciera como si la pintora estuviera 

retratando una escena o el paisaje que aprecia en una caminata. Se representa un 

espacio y escena específica que permite apreciar el paisaje de cerca, a profundidad, 

de una forma íntima e incluso privada. Una escena que es parte de su cotidianidad. 

Por otro lado, las obras del maestro Velasco abarcan un espacio más amplio, es decir, 

 
252 Ibidem, p. 280-283. 



 

 
 

264 

podemos apreciar a los lejos elementos como ríos, cerros, montañas, volcanes, el 

cielo azulado con nubes grandes y lejanas. 

Ambos pintores están ejecutando representaciones del paisaje urbano y de campo 

abierto de la geografía mexicana, que fomentan el proceso de la construcción de la 

identidad mexicana.  

 

Cuadro 62: Valle de México desde el cerro del Tepeyac. José María Velasco. 1878. Fuente: Wikiart 

Asimismo, Ramírez plantea que había tres formas de paisaje que trabajaron los 

pintores masculinos: paisaje urbano, el paisaje a campo abierto y el paisaje de 

inspiración cósmica, sin embargo, también argumenta que las representaciones de 

paisajes de la Ciudad de México y el Valle de México están investidas de un valor 

metonímico como emblemas de la nación entera253, ¿las representaciones del paisaje 

del sur de México, no contienen el valor metonímico de la nación? Si estamos viendo 

una similitud en elementos visuales y estéticos en las dos obras, ¿los paisajes del 

norte y sur del país no representan a la nación? Es importante la interpretación de la 

nación mexicana del siglo XIX y la integración de la perspectiva femenina en el arte 

 
253 Ibidem, p. 270. 

https://www.wikiart.org/en/jose-maria-velasco/valle-de-m-xico-desde-el-cerro-de-tepeyac-1878


 

 
 

265 

nacional, que no solo está enfocado en el centro del país, si no también, en diferentes 

regiones, que complementan la identidad del México decimonónico. 

Otro punto importante a destacar, los dos artistas están representando un paisaje de 

campo abierto, se puede notar la imposición del lugar de cada género, el público y el 

privado. Merced Zamora muestra una escena de paisaje íntimo y cotidiano, por otro 

lado, Velasco lo hace de una forma más libre, profunda y amplia en la mayoría de sus 

obras. ¿Esta forma de representar la perspectiva en los espacios, nos habla de sus 

limitaciones como mujeres en el arte y en la sociedad, o solo es una forma de expresar 

la nación como algo personal y cotidiano? 

Sin embargo, al igual que el maestro Velasco, se encuentran dos pintoras con obras 

que representan el espacio geográfico del Valle de México, de forma similar al 

maestro Velasco: Guadalupe Velasco y Otilia Rodríguez, con obras que refieren a 

destinos patrios llenos de historia indígena, mitos fundacionales y soberanía nacional, 

como plantea Ramírez. 

De la primera pintora no se tiene información al respecto, lugar de nacimiento, 

familiares, incluso quienes fueron sus maestros. Por su apellido, la temática que 

presenta en sus obras, así como la similitud con las obras del maestro Velasco, 

probablemente sea familiar directo del pintor. Su obra se incluye en esta muestra 

gracias a la exposición del Museo de San Carlos “Pintar en femenino”, sin embargo, 

no se encuentra en la obra biográfica de Leonor Cortina. 

En su obra podemos observar una similitud en los espacios geográficos que 

representaba Velasco, resaltando el hecho, de que el maestro solía llevar a sus 

alumnos y alumnas a recorridos de campo para ejecutar sus trabajos académicos, 

tanto Guadalupe como Rodríguez pudieron ser alumnas del pintor y participar en 

estos recorridos y prácticas de campo, lo cual les permitió llegar a estos lugares 



 

 
 

266 

lejanos a su espacio hogareño, ejecutando obras que representan una geografía más 

amplia, incluso más libre.  

Guadalupe Velasco 

 

Cuadro 63: Guadalupe Velasco, Montañas de la Magdalena de 1898, óleo sobre tela. Colección particular.  

Foto: Lilia E. López Méndez 

En la obra vemos una formación montañosa a lo lejos, de colores grisáceos y cafés, 

se encuentra bajo un cielo azul con nubes sutiles y dispersas. En primer plano vemos 

un pastizal amarillo, con escaza vegetación verde como árboles, magueyes y 

arbustos, así como, una formación rocosa que divide y desnivela el suelo. Llegando 

casi a las montañas, se aprecia una línea de árboles altos de color verde obscuro, 

siguiendo un camino trazado en medio de la obra, que encamina hacia las montañas. 

Por último, se puede observar a lo lejos en la parte derecha por debajo de las 

montañas una edificación que probablemente sea una iglesia. 



 

 
 

267 

En este paisaje se identifica la zona de la Magdalena, perteneciente a la Cuenca y 

Valle de México, en la cual se encuentra el Río Magdalena, así como una 

biodiversidad importante para la zona. Dentro de los acontecimientos históricos que 

se desarrollan en esta área, está la Guerra de la Triple Alianza, protagonizada por 

otomíes, chichimecas, nahuatlacas y tepanecas, grupos asentados en la región de la 

cuenca del Rio Magdalena. Durante el periodo Colonial en la parte alta del río se 

crearon molinos de papel, batanes, obrajes, haciendas, ranchos y huertas, los cuales 

contribuían a la economía. Asimismo, en la época independiente, la región continuó 

como un punto importante para la industrialización de la nueva República, para las 

industrias textil y de papel. Otro acontecimiento que se desarrolla en esta zona fue la 

Batalla de Padierna ante el ejército invasor norteamericano en 1847, de la cual surgen 

los mártires del mismo nombre. La Magdalena Contreras se debió a que 

históricamente ha sido considerada como zona estratégica para llegar a la ciudad de 

México, principalmente durante las guerras y la Revolución Mexicana, aunque, este 

acontecimiento se da en el siglo XX.254 

Con estas referencias históricas, podemos ver que el paisaje que retrata la pintora 

Guadalupe contiene una carga histórica simbólica, que parte del periodo prehispánico 

hasta el México Independiente, no podemos afirmar que la autora tenía conocimiento 

de estos hechos, pero tampoco podemos negarlo. Al ser una alumna de la Academia, 

que bien sabemos la mayoría pertenecía a la clase burguesa, bajo el estereotipo del 

sexo bello, el cual desarrollaba como cualidad fundamental la lectura de textos 

religiosos, así como literatura, es muy probable que estas mujeres hayan tenido 

acceso a textos históricos, y que la elección del lugar para representar una obra de 

 
254 Jesús Sales Colín, Miguel Ángel López Flores, Leticia Contreras Hernández, 
“La importancia de rescatar, preservar, mantener y cuidar la micro cuenca del Río Magdalena, Distrito 
Federal” en Revista del Centro de Investigación. Universidad La Salle, [en línea], julio-diciembre 2002, 
vol. 5, núm. 19, pp. 5-11. Disponible en : https://www.redalyc.org/pdf/342/34251901.pdf  

https://www.redalyc.org/pdf/342/34251901.pdf


 

 
 

268 

paisaje no sea un acto aislado o sin lógica alguna. Al contrario, lo más probable es 

que la pintora sabía de su significado histórico, así como de su importancia como 

reserva natural. Ejecutando una obra de paisaje con referencias históricas, lo cual era 

una tendencia que ejecutaba el maestro Velasco. 

La pintora Otilia Rodríguez, de la cual se tiene información tanto de su lugar de origen 

como de su formación en la obra de Cortina, nace en 1876 en Zacatecas, hija de la 

doctora Cruz de la Torre255, a la muerte de su padre se traslada a la Ciudad de México 

con su madre. Otilia ingresa como alumna a la Escuela Nacional de Bellas Artes, 

participando en la 23a exposición de la Academia en 1898. Se sabe que sus 

profesores fueron Feliz Parra, José María Velasco, Salomé Pina, Santiago Rebull, 

Leandro Izaguirre y Joaquín Ramírez, llevando todas las asignaturas que se exigían 

a un artista en la Academia. Uno de los reconocimientos más destacables de la pintora 

fue su diploma y medalla de plata por su participación en el Concurso de pintura del 

paisaje tomado del natural, otorgado por el presidente Porfirio Díaz.256 Con esto, 

reafirmamos la ejecución de obras desde el espacio natural, lo cual permitió a las 

alumnas de la Escuela Nacional de Bellas Artes recrear escenas de paisaje abierto, 

con una propia interpretación y significación.  

En la parte artística, vemos el desarrollo e integración de las pintoras en los círculos 

de pintores, de la mano de los mejores pintores del periodo, haciendo una transición 

del lugar privado al público, del hogar a la Academia. Sin embargo, era muy pronto 

para una emancipación absoluta. Según Cortina, Otilia Rodríguez recibió una beca 

para estudiar en Europa, la cual fue rechazada a causa de su matrimonio con 

Sóstenes Ortega. 

 
255 En enero de 1889 se recibió de médico partero, siendo una de las primeras mujeres mexicanas en 
estudiar una carrera profesional.  
256 Cortina, op. cit., pp. 174-176 



 

 
 

269 

 

Otilia Rodríguez 

 

Cuadro 64: Lago de Texcoco visto desde la Villa. Otilia Rodríguez. 1905, óleo sobre tela. Colección particular. 

Foto: Lilia E. López Méndez 

En su obra, ejecutada a principios del siglo XX, la pintora ejecuta la representación 

del Lago de Texcoco con gran habilidad y técnica. En ella observamos una obra que 

se basa en los trazos arquitectónicos sobre el lago y la planicie. Del lado izquierdo se 

aprecia el agua del lago con un color turquesa bastante peculiar, que podría tratarse 

de la naturaleza de las aguas salobres (saladas) del lago. En medio se encuentra un 

camino recto, lleno de arbusto y a los lados superficies de tierra. De lado derecho se 

identifica una planicie de color café, algunas superficies acuosas, árboles y una 

estructura de caminos que desembocan en las montañas y que podrían ser obras de 

drenaje. Las formaciones montañosas se encuentran al fondo de la obra, con colores 

pálidos, así como el cielo, que tiene un tono amarillo ocre. 



 

 
 

270 

El lugar, históricamente hablando, ha sufrido diversas modificaciones para el 

aprovechamiento de recursos naturales. Durante el período prehispánico los 

indígenas construyeron islas artificiales en los bajos de la laguna, con el propósito de 

ganar tierras para el cultivo, en el caso de México-Tenochtitlan, para construir 

poblados. En el siglo XVII, cuando los españoles habían sometido los territorios 

indígenas, la capital del virreinato sufrió incontables inundaciones, incentivando la 

construcción de obras de drenaje, que se mantuvieron en los gobiernos del México 

independiente, desapareciendo casi la totalidad de los cinco lagos que componen el 

sistema de la cuenca lacustre del valle de México, formada por los lagos de 

Zumpango, Xaltocan, Texcoco, Xochimilco y Chalco. Las riberas del Lago de Texcoco 

fueron ocupadas hace 25 mil años aproximadamente, con hallazgos como el Hombre 

de Tepexpan y la Mujer del Peñón, primeros habitantes que se dedicaban a la cacería, 

recolección y pesca. Posteriormente se edificaron los asentamientos de Tlatilco, 

Zacatenco y El Arbolillo. Durante el período Clásico, los Teotihuacanos se asientan 

en uno de los valles asociados a Texcoco, culminando con la llegada de los Mexicas 

y la fundación de la civilización militar Mexica.257 

Al igual que Guadalupe, la pintora Otilia retrata un lugar memorable en la historia de 

la nación mexicana, donde surge uno de los mitos fundacionales de las culturas 

indígenas, y por el cual desde el periodo Precolombino, el Virreinato y el México 

Independiente se ha mantenido como un lugar importante para la construcción de 

poblados y abastecimiento de agua, así como el uso de recursos naturales; sin 

mencionar la importancia histórica que lo convierte en uno de los emblemas 

nacionales del siglo XIX. Como mencioné anteriormente, no se puede afirmar el hecho 

 
257 José Luis Altamirano, Lago de Texcoco, en: Academia, [en línea], Disponible en: 
https://www.academia.edu/9607616/Lago_de_Texcoco  

https://www.academia.edu/9607616/Lago_de_Texcoco


 

 
 

271 

de que la pintora ejecutó este paisaje con la intención de convertirlo en uno de los 

emblemas nacionales del siglo XIX, pero no es una hipótesis disparatada. 

Estos datos históricos que se encuentran en los paisajes de las pintoras nos hablan 

de una relación con un pasado histórico, indígenas con la intención de exaltar la 

historia indígena, tomando como referencia lugares y paisajes en donde se 

desarrollaron acontecimientos importantes a lo largo de la historia. Y no solo se refleja 

un significado histórico, también se retratan paisajes que han abastecido a diferentes 

sociedades, culturas y poblaciones, para sobrevivir.  

Si nos referimos a mujeres en la historia del arte del siglo XIX, ¿debemos asumir que 

ellas siguen interesadas únicamente en su formación religiosa, literaria, maternal, 

familiar y hogareña, sin ningún interés o conocimiento en la construcción nacional? 

Sus maestros son referentes fundamentales del arte nacionalista, es prácticamente 

imposible que sus alumnas desconocieran el arte nacional, así como la intención 

política de construir una identidad nacional y unión de los mexicanos a través del arte. 

Los datos históricos lo dicen, la similitud en escenas, espacios, temas y paisajes con 

los pintores nacionalistas de la época lo confirman. La cultura visual de las pintoras 

decimonónicas era nacionalista. Ellas retrataban la nación desde su mirada, desde su 

lugar en la sociedad, desde sus posibilidades.  



 

 
 

272 

CONSIDERACIONES FINALES 
 

La figura de la mujer ya no es extraña en ninguna de las formas de vida.  
Ni siquiera en las de la creación.  

 
Rosario Castellanos 

 

 
Fotografía 3: Carmela Duarte pintando Aldeano Napolitano, en su estudio en Roma. s/n. Fuente: Leonor Cortina 



 

 
 

273 

 
El filósofo austriaco del siglo XIX, Otto Weininger, define a la mujer de la siguiente 

manera:  

La memoria continua significa el triunfo sobre el tiempo, por tanto la memoria continua 
se presenta como la expresión psicológica del principio lógico de identidad. Para la 
mujer absoluta no existe el principio de identidad y por consecuencia el de 
contradicción. Por lo mismo es exacto que la mujer carece de lógica. La mujer se irrita 
ante la exigencia de que su pensamiento deba depender sin excepción de la lógica; 
le falta la conciencia intelectual y podría decirse de ella que está afectada de logical 
insanity. Ahora bien, el fenómeno lógico y ético, unidos en un único, último y supremo 
valor, en el concepto de la verdad, obligan a admitir la existencia de un yo inteligible 
o de un alma o de una esencia de la más suprema realidad hiperémica. En un ser 
como la mujer que carece de fenómenos lógicos y éticos falta también la razón para 
atribuirle un alma. La mujer absoluta no tiene yo. Personalidad e individualidad, yo 
inteligible y alma, voluntad y carácter inteligible significan una y la misma cosa que 
pertenece al hombre y que le falta a la mujer. Pero como el alma humana es el 
microcosmos y los individuos superiores son aquellos que viven enteramente con 
alma, es decir, que en ellos vive el mundo entero, la mujer no puede ser nunca un 
genio.258 
 

En 1903, el autor publica una obra, en la cual, además de sexualizar y calificar a la 

mujer como complemento, enfatizando su incapacidad para pensar, la despoja de su 

identidad, lógica y alma, asimismo, su falta de esencia, personalidad e individualidad, 

la convierte en un ser incapaz de ser un genio. Al parecer este concepto, o adjetivo, 

no está aislado de la problemática que se presenta en la invisibilización de la mujer. 

Pongo como ejemplo el planteamiento de este autor, no porque lo considere como 

una verdad absoluta, sino, porque considero que su pensamiento es el mismo que la 

mayoría de los filósofos e intelectuales de la época, tanto en Europa como en México. 

Nochlin, también se refiere al genio, como uno de los obstáculos socioculturales que 

han impedido que las mujeres sean consideradas como grandes artistas. Castellanos, 

por otro lado, lo relaciona al impedimento de consolidar la de una cultura femenina. 

Por lo que vemos, el hecho de que mujeres hayan participado en la producción cultural 

 
258 Otto Weininger, Sexo y Carácter, Buenos Aires, Editorial Losada, 1942, p. 146. 



 

 
 

274 

a lo largo de la historia, no es el problema, o incluso, su participación en el movimiento 

nacional del siglo XIX; la problemática es aún más grande. Esta problemática, está 

relacionada a la ignorancia y predominio de un discurso absurdo, y me refiero a 

absurdo, a planteamientos que le niegan a la mujer su capacidad de pensar; y que en 

su mayoría es masculino. Discurso que permea e influye, desafortunadamente, en 

ambos sexos, en diferentes sectores, incluso en el académico y científico. ¿Por qué 

la negativa en comprender la aportación de las mujeres en la historia? ¿Acaso las 

mujeres en la historia siguen siendo consideradas intrusas en un dominio masculino 

en pleno siglo XXI? Probablemente este planteamiento, y esta pregunta, sean tema 

para una nueva investigación, no obstante, quiero hacerla visible en mis conclusiones. 

Ahora bien, con respecto a ese concepto de genio, la falta de genio se pone en tela 

de juicio, y se busca debatir y erradicar, con esta investigación. Por último, Weininger 

plantea que el yo de la mujer, es representado con su cuerpo, relacionado a la vanidad 

y su sexualidad. Por el contrario, en esta investigación consideramos, a partir de todo 

el análisis del capítulo tres, que el yo de las mujeres pintoras, es la creación y el arte.  

En cuanto al tema en forma; cuando leí el capítulo de Linda Nochlin: ¿Why have there 

been no great women artist? me di cuenta que esta investigación es un intento por 

corregir la distorsión intelectual que ha permeado durante muchos siglos y hasta la 

fecha en la historia del arte, así como en la historia cultural. Tanto libros de historia 

de arte mexicano, como arte nacional, en la producción historiográfica mexicana, no 

incluye a las mujeres en sus páginas. Probablemente siguen siendo consideradas 

como intrusas o subtemas en esta disciplina, o incapaces de tener una conciencia 

creativa o ideológica y nacional. Esta investigación dedicó sus páginas a redefinir esa 

idea, y construir un catálogo visual, que, desde la mirada, contexto, experiencia y 



 

 
 

275 

cualidades de las mujeres, construyen un discurso de identidad nacional del siglo XIX 

en México.  

La hipótesis de este trabajo fue la siguiente:  

Se parte de que las mujeres pintoras del siglo XIX contribuyeron activamente en la 

construcción de una identidad nacional al representar, desde su experiencia de 

género, un discurso visual centrado en el espacio privado y vida cotidiana, 

influenciado por las corrientes ideológicas del período, como el Romanticismo y 

Costumbrismo de la época, con temas como religión, escenas de interiores, vida 

cotidiana, retrato, paisaje y bodegón, los cuales reconfiguraron el discurso 

nacionalista predominante masculino, asociado al ámbito público y político.  

Partiendo de esta propuesta, a través de la clasificación de sus obras en tablas y 

temáticas, así como, las construcción de los capítulos, que se sustentan en autores y 

autoras que trabajan específicamente cada tema; concluimos que las mujeres artistas 

si contribuyeron a un discurso de identidad nacional en el ámbito artístico según el 

proyecto de nación, que proponen los gobiernos a lo largo del siglo, que se fue 

construyendo desde la academia, con la ayuda de artistas tanto mexicanos como 

extranjeros. La idea principal de esta propuesta es la creación de un discurso nacional 

que parte desde su experiencia de género, es decir, desde su mirada, vivencias y 

condición de mujeres de la burguesía, y desde su espacio privado y cotidiano. Esto lo 

podemos ver en los ejes temáticos que ejecutan las pintoras: religión, escenas de la 

vida cotidiana, retratos, bodegones y paisajes; en cada temática se aborda la idea de 

nación desde la experiencia femenina, y justificada desde un discurso político, 

religioso y cultural.  

 



 

 
 

276 

Dentro de estos ejes, los paisajes son los únicos que hacen correspondencia al 

discurso nacional de los pintores, tomando en cuenta, que es una temática 

nacionalista que se convierte en tendencia a finales de siglo, periodo en el cual, 

mujeres y hombres compartían los salones y maestros de la academia. Sin embargo, 

desde las primeras obras de carácter religioso, con la Guadalupana de Guadalupe 

Moncada y Berrio, a mediados de siglo con las escenas de interiores de las hermanas 

San Román, hasta los bodegones de Eulalia Lucio; se puede identificar un estilo 

femenino, el cual refleja su mirada, experiencia cotidiana y cualidades artísticas y 

expresivas. Existiendo una vinculación de estilos, que define un arte nacional desde 

una cultura femenina burguesa.  

El nacionalismo cotidiano que planteamos en esta investigación, parte de la categoría 

de género, con elementos distintivos como: la religión femenina con figuras de 

vírgenes, lo cotidiano, la domesticidad, el hogar, la familia, arquetipos sociales, 

valores culturales, indumentaria, gastronomía, diversidad racial y cultural, la flora y 

fauna del territorio; elementos que dan cohesión al país, forjan identidades colectivas, 

y crean el imaginario de nación. 

En la siguiente tabla podemos resumir brevemente el trabajo pictórico de las pintoras 

con relación al nacionalismo cotidiano:  

Identificamos tres ejes temáticos: religión, vida cotidiana y paisajes; de estos, solo el 

paisaje se considera arte nacional durante el siglo XIX, así como, los retratos 

populares (vida cotidiana) que comienzan a tener popularidad con el costumbrismo.  

 

  



 

 
 

277 

Tabla 13: Elementos del Arte nacional femenino siglo XIX. Elaborada por Lilia Estefanía López Méndez. 

ARTE NACIONAL FEMENINO SIGLO XIX 

Corriente artística Eje temático Categorías Elementos distintivos 

Romanticismo Religión Virgenes Figuras femeninas 

 
 
 
 
 

Vida Cotidiana 

Familia Valores de unión  

Escenas de interiores Forma de vida, clase 
social, indumentaria, 
decoración  

Retratos burgueses Indumentaria 
burguesa, blanquitud, 
arquetipos sociales y 
morales, posición 
social 

Costumbrismo Retratos populares Diversidad racial, 
pieles morenas, 
arquetipos populares: 
indios, mestizos, 
mexicanos; 
indumentaria clases 
populares. 

Bodegones Diversidad cultural 
gastronómica: 
mesoamérica, francia, 
españa; elementos 
típicos de las cocinas 
mexicanas 

Romanticismo Paisaje Urbano Conventos, monjas, 
valores religiosos, 
morales y culturales 

Costumbrismo Campo abierto Flora y fauna del 
territorio mexicano, 
espacios reducidos, 
espacios cotidianos 

 

Ahora bien, el arte nacional político del siglo XIX, vemos dos corrientes artísticas, que 

es muy difícil definir por separado. Como explicamos en el capítulo III, tanto el 

romanticismo como costumbrismo son corrientes que se desarrollan casi en la misma 

temporalidad, sin embargo, desde el análisis de este trabajo, podemos identificar que 

el romanticismo es una tendencia que predomina en las primeras décadas del siglo 



 

 
 

278 

XIX y que claramente se inclina a un arte burgués, de y para la clase alta, su estilo es 

más clásico, formal y academicista. Esta tendencia es absorbida totalmente a las 

hermanas Josefa y Juliana Sanromán, a las cuales, podemos considerar como las 

pioneras del arte femenino mexicano del siglo XIX, quienes retratan su imaginario de 

nación desde la categoría de género, bajo una mirada burguesa, hogareña, religiosa 

y romántica. Es importante mencionar, que, en su muestra, no hay retratos populares 

ni paisajes a campo abierto, eso se debe a la temporalidad e influencia de las 

tendencias artísticas. Las escenas de interiores o de familia, como la obra de 

Guadalupe Carpio y las Sanroman, no forman parte de la tendencia nacionalista de 

ese periodo, no obstante, en el capítulo III, planteo el porqué, dichas escenas forman 

parte del imaginario nacional con relación a la familia y los valores mexicanos del 

período. A pesar que sus obras no se encuentran en la jerarquía de pintura política y 

nacional del siglo XIX, que usualmente practicaba y ejecutaban los pintores; su 

posición económica y social, así como los parientes y amistades de las pintoras, su 

núcleo social, en su mayoría mantenían ideologías políticas en relación a la nación, 

si bien, no hay diarios, cartas o algún otro testimonio que nos hable de una tendencia 

nacional por parte de las mujeres burguesas y pintoras, tampoco podemos omitir las 

relaciones sociales que mantenían, así como su formación académica en casa, que 

fue dirigida por uno de los pilares artísticos e ideológicos de la Academia de San 

Carlos, el pintor Pelegrín Clavé, que se sabe, era muy cercano a la familia Sanromán. 

De la misma firma, Guadalupe Moncada y Berrio, Académica de Honor y directora 

Honoraria de la Real Academia de San Carlos ¿no tenía algún tipo de convicción 

social o ideología política? ¿no es válida una reinterpretación del arte nacional a partir 

de sus obras y estos datos? ¿por qué se reduce su trabajo a una aportación mínima 

que se considera como pasatiempo, y no como construcción cultural? Nuestra 



 

 
 

279 

interpretación es que, ellas buscaban plasmar su imaginario de nación desde su 

cotidianidad, desde el hogar, su familia y desde la feminidad (género), siendo 

conscientes de la tendencia nacionalista que se estaba gestando a inicios de siglo; 

las imposiciones sociales que las colocaban en el hogar, y en las limitantes de la 

misma Academia, no les impidió ser constructoras culturales, demostrar su 

creatividad, pensamiento propio y una posición ideológica.  

Por otro lado, la tendencia costumbrista se comienza a ejecutar a partir de los años 

treinta, con la llegada de los artistas extranjeros, tomando fuerza a partir de la 

segunda mitad del siglo XIX, con ayuda de la ideología mestiza, así como, la idea del 

indio como figura principal del imaginario nacional, como representante del mexicano. 

Vemos retratos populares de 'mexicanos y mexicanas', así como una gran variedad 

de bodegones que muestran la multiculturalidad de México, y paisajes a campo 

abierto. Durante este periodo, hubo un incremento en las obras femeninas, gracias a 

su formación formal en la Academia de San Carlos, y que en cierto modo comparten 

ejes temáticos con los pintores de la Academia, pero desde una mirada más privada, 

cotidiana y todavía con ciertas restricciones, como la ejecución de pintura histórica, o 

espacios reducidos en los paisajes. Es importante destacar que las pintoras del último 

tercio del siglo XIX tuvieron una formación académica, de la misma forma que las 

hermanas Sanromán, pero ahora dentro de la institución, como alumnas, 

compartiendo espacio y educación con los pintores. Esto nos indica que, su formación 

en la institución impartida por diferentes maestros reconocidos, y que están dentro de 

los libros de historia del arte, como representantes del arte nacional, ¿por qué sus 

alumnas no tendrían noción de la tendencia nacionalista? ¿por qué hacer libros de 

arte decimonónico sólo de obras ejecutadas por hombres? y sigo insistiendo, el 

problema no es si las mujeres burguesas del siglo XIX, contaban con la formación 



 

 
 

280 

necesaria para pintar, o si hubo pintoras en el periodo, hemos comprobado que si 

existen, y que su producción pictórica fue considerable a pesar de las limitaciones de 

su contexto y época, el problema radica en la falta de producción historiográfica 

relacionada a su trabajo, y mantener las mismas interpretaciones de siempre. Silvia 

Arrom en su obra, a partir de estadísticas y testimonios históricos, ha comprobado 

que las mujeres tenían un papel activo en el siglo XIX, no eran seres estáticos, 

inactivos e inmóviles, incapaces de tener un pensamiento lógico o racional, como 

plantea Weininger.  

Es importante destacar que en esta investigación se realizó una reinterpretación del 

arte nacional desde el género como categoría analítica, con en análisis de los 

espacios domésticos con representaciones del hogar, la familia, retratos, bodegones, 

y sensibilidades privadas como la religión y paisajes íntimos, para la construcción 

nacional, desde la mirada femenina, desarrollando las siguientes categorías de 

análisis. Asimismo, esta interpretación se podría considerar como una etnografía 

visual de su rol y sus espacios como mujer. 

¿Cómo la producción femenina cambia la definición de nación al introducir espacios 

domésticos y sensibilidades privadas en la construcción nacional?  

 

1.- Religión 

Podemos notar, una discrepancia entre el discurso nacional que busca retomar la 

imagen de una virgen mestiza con rasgos indígenas, en contraposición a la identidad 

del grupo burgués femenino decimonónico. Que, a pesar de tener una fuerte 

convicción religiosa, la mayoría, no se ve inclinada o identificada, con la imagen de 

una virgen mestiza. Esto nos refleja la falta de homogeneidad en la idea de nación o 

identidad nacional, que refuerza la idea de una falta de cohesión identitaria, desde la 



 

 
 

281 

religión. ¿Su falta de afinidad con la virgen mestiza de Guadalupe les quita su 

identidad como mexicanas y las convierte en un grupo sin identidad colectiva?  

En este trabajo se considera a la religión católica como uno de los elementos más 

concretos, estables y verdaderos de la identidad nacional, sobre todo la imagen de la 

Virgen de Guadalupe. Sin embargo, vemos que esta identidad, no se definió en una 

sola imagen religiosa. La obra virreinal La Virgen de Guadalupe Dolorosa, ¿podría ser 

el ideal de religiosidad femenina para las mujeres de la nobleza novohispana y la 

burguesía decimonónica? Esta representación anónima, no sabemos si formaba parte 

de la cultura visual de las pintoras, pero, puede representar simbólicamente el ideal 

religioso de las mujeres burguesas de la época. Principalmente por los elementos 

raciales y significativos de la virgen. La combinación de blanquitud, devoción a la 

virgen de los Dolores y reconocimiento de la Virgen de Guadalupe como símbolo de 

lo mexicano. Vemos la unión de dos advocaciones marianas que han forjado un fervor 

religioso a través de festividades, discursos, imágenes, coronaciones, que 

representan la idea de la mujer blanca y mexicana, con características ideológicas 

que refieren a los dolores de María bajo un contexto liderado por hombres. Ahora, 

¿las mujeres eran las únicas que sentían afinidad con representaciones de mujeres 

blancas? No, dentro de las obras de los pintores que se presentan en este apartado, 

vemos vírgenes blancas. 

También, podemos observar los cambios ideológicos-religiosos durante diferentes 

periodos del siglo XIX. El primero, con Guadalupe Moncada, haciendo referencia al 

patriotismo criollo, a un movimiento identitario que retoma la imagen de la Virgen de 

Guadalupe, con rasgos indígenas. Vemos a una pintora, que incluso en su nombre 

lleva esta identidad, elabora la representación de un símbolo identitario, que es fiel al 

movimiento de Independencia. Y, como revisamos en el segundo capítulo, es parte 



 

 
 

282 

del indigenismo que proponen Clavijero y Teresa de Mier, considerados padres y 

fundadores del patriotismo histórico de la primera mitad de siglo.  

Durante la segunda mitad de siglo, vemos representaciones religiosas femeninas, que 

corresponden a una identidad blanqueada y burguesa, con la imagen de la Virgen de 

los Dolores. Y que probablemente está relacionada a un discurso nacional, que 

hemos revisado, vinculado a ideas y planteamientos racistas, que buscan el 

blanqueamiento de la población mexicana. Hay que tener en cuenta, que las pintoras 

que ejecutan esta figura, son parte de una sociedad burguesa, su realidad racial es 

blanca.  

Por último, quisiera hacer énfasis en las representaciones visuales de los artistas 

masculinos, y femeninos, que presentamos en este apartado. Para comenzar, hay 

que destacar que la producción masculina cuenta con más elementos compositivos, 

iconográficos y simbólicos que la producción femenina. Así como, una práctica 

pictórica relacionada a una jerarquía en la Academia, por lo cual, los hombres tenían 

una tendencia a reproducir obras de carácter bíblico. Sin embargo, esto no refleja la 

incapacidad de las pintoras como artistas, lo que se visibiliza, es la limitación 

relacionada al espacio privado, al que estaban condicionadas por su condición de 

sexo bello, así como la imposición de temáticas, a causa de una jerarquía en la pintura 

y que estaba dominada por un pensamiento masculino.  

 

 

 

 

 

 



 

 
 

283 

2.- Vida Cotidiana 

Nuestra cultura en realidad es enteramente masculina. Son los hombres los que han 
creado el arte y la industria, la ciencia y el comercio, el estado y la religión. Existe una 
oposición efectiva entre la esencia general de la mujer y la forma general de nuestra 
cultura. Por eso, dentro de esta cultura la producción femenina tropieza con tanto 
mayor número de obstáculos cuanto que las exigencias que se le plantean son más 
generales y formales. Y esto precisamente sucede en el caso de las creaciones 
originales. Dentro de la cultura actual la actividad femenina es tanto más eficaz cuanto 
que el objeto de su trabajo está más impregnado del espíritu de esta cultura, es decir, 
del espíritu masculino.259 
 

Hogar 

Uno de los ejes temáticos que probablemente sería el más debatido, e incluso, yo 

misma dudé en incorporarlo en la temática de nacionalismo, son las escenas de vida 

cotidiana. Desde el principio, en la hipótesis se propuso la idea de un nacionalismo 

hogareño o cotidiano. Sin duda, el obstáculo para comprobarlo era la narrativa 

tradicional o natural de la historia, en la cual, el discurso predominante, que al menos 

en México conocemos, solo existe el nacionalismo político, y que desarrollamos en el 

capítulo dos. Sin embargo, esta investigación tiene el propósito de dirigir esa narrativa 

a nuevos caminos, a nuevos debates, y nuevos conceptos, es por ello, que se propone 

la idea de un nacionalismo cotidiano, con el discurso visual que plasmaron las pintoras 

del siglo XIX. Un nacionalismo que no pierde su carácter, su función o significado. 

Sobre todo, si el costumbrismo es considerado parte del arte nacional, como explica 

Juana Haces en su obra. ¿Por qué no podría existir un nacionalismo cotidiano, desde 

la mirada y cultura femenina burguesa del siglo XIX? Esto, en base a las propuestas 

sobre la idea de una Cultura Femenina, propuesta por Rosario Castellanos y Georg 

Simmel. Así como, la idea de protonacionalismo y formas supralocales de 

identificación popular, pero nosotros vamos a definirlas como identificación colectiva.  

 
259 Georg Simmel, Cultura femenina y otros ensayos, Buenos Aires, Colección Austral, 1941, p.24. 



 

 
 

284 

Por otro lado, se encuentra el significado de los interiores en las obras de las 

hermanas Sanromán. ¿El hogar nos habla de la identidad nacional?, ¿Lo cotidiano es 

político? Como vimos en la descripción de la obra de Guadalupe Carpio y la relación 

del hogar y la familia con la nación; sí, nos habla de identidad nacional. Asimismo, 

refleja la idea de una cultura femenina, que entrelaza elementos de lo cotidiano con 

una forma de identidad y una idea de universalidad de una gran parte de la población 

en esa época, las mujeres. 

De acuerdo con Simmel, existen dos formas de productividad femenina: la casa y la 

influencia de las mujeres sobre los hombres; vamos a retomar la primera.  

Es la casa un momento en la vida de sus partícipes los cuales trascienden de ella por 
sus intereses personales y religiosos, sociales y espirituales. Pero, por otra parte, la 
casa representa un módulo especial, en donde todos los contenidos reciben cierta 
forma típica. No existe, por lo menos en la cultura europea desarrollada, ningún 
interés, ninguna ganancia o pérdida, ya sea exterior o íntima, ninguna esfera de la 
actividad que no desemboque, con todas las demás juntas, en la peculiar síntesis de 
la casa. La casa es una parte de la vida, pero al mismo tiempo también, un modo 
especial de condensarse la vida, de reflejarse, de plasmar la existencia. Ahora bien, 
la gran hazaña cultural de la mujer es haber creado esta forma universal.260 
 

A pesar de que el autor engloba esta idea dentro del concepto de cultura femenina, 

incluso en el contexto europeo, esta idea se adapta al contexto mexicano, y vemos 

reflejado esto en las obras de las pintoras, como parte de su identidad. Y 

efectivamente, según el autor, la casa es la base de la identidad y valores de cualquier 

sujeto, es la entraña de todos los contenidos, tanto sociales como religiosos o 

políticos. También, es el espacio en donde se condensa la individualidad y la 

existencia de las personas. El costumbrismo busca reflejar esta forma de vida 

cotidiana, tradicional y folclórica de México, y es considerada una corriente popular 

del nacionalismo, ¿por qué los interiores que pintan las artistas mexicanas no podrían 

serlo? En esto, no solo se incluyen las escenas domésticas de las hermanas 

 
260 Ibidem, p. 42.  



 

 
 

285 

Sanromán, también los bodegones de Eulalia Lucio. Desde esta idea, se engloban 

los ejes temáticos de: escenas de la vida cotidiana, retratos y bodegones. Los cuales, 

forman parte de la cultura femenina del siglo XIX, que, por ende, reflejan la identidad 

nacional del periodo.  

Por otro lado, el espacio de las pintoras se reduce al ámbito hogareño, espacio íntimo 

en donde sus actividades estaban limitadas. Estas, tenían el propósito de agraciar su 

persona, enaltecer su feminidad, y buscaba mantenerlas en un estado pasivo, al 

servicio de la familia, la religión y su nación. No obstante, Josefa Sanromán lo 

convierte en un espacio de construcción cultural, dejando atrás las limitaciones que 

su espacio le imponía. Al crear un producto cultural, no solo estaba desarrollando una 

conciencia creativa, también, al exponer su obra en la segunda exposición de la 

Academia de San Carlos, su creación rebasó esa línea entre lo privado y lo público. 

Ante esto, la artista se presta a la opinión pública de los críticos de arte, así como del 

público que apreciaba dicha obra.  

Esto nos muestra, una transgresión de los mandatos y parámetros sociales, ya que 

no solo convierte el espacio privado en uno público, mostrando su actividad como 

pintora y su estudio creativo, sino que, vemos como lo presenta únicamente con 

figuras femeninas, no con un hombre que suprima su influencia dentro de la obra. Sin 

embargo, hay que observar más allá de los estereotipos y el género, establecidos en 

la época, para cuestionarnos el propósito de la autora al recrear una escena en donde 

lo femenino protagoniza una obra que se presentó en una exposición de la Academia, 

donde pintores, espectadores y críticos de arte van a contemplar su trabajo; 

destacando, que se trata de las primeras exhibiciones en donde las mujeres 

presentaban sus obras al público y estaban a la merced de los críticos masculinos. 

Esta obra, que aparentemente nos habla de la domesticidad femenina, nos atrevemos 



 

 
 

286 

a interpretar, que propone la redefinición de la feminidad burguesa. Medios como: el 

hogar, la literatura, la religión, la Academia, grupo social, la ideología tanto masculina, 

como femenina, reprimen la libertad de la mujer decimonónica.  

En la obra sutilmente se cuestionan, se rompen y se desafían. La feminidad se 

redefine, a través de su quehacer como pintora, su papel activo en la sociedad, en la 

cultura y en el arte. Se redefine el deber ser de la mujer mexicana, pasiva, abnegada, 

tímida, decorosa, esposa, hija y madre. Se presenta como una mujer activa, 

económicamente y socialmente influyente, creadora de cultura dentro de su propio 

espacio, con la capacidad de crear obras inéditas a partir de sus propias 

interpretaciones de la vida, su contexto e individualización. 

Retratos 

Es interesante notar las diferencias entre las mismas obras pictóricas de las pintoras 

durante la primera mitad y la segunda mitad del siglo. Las hermanas Sanroman, 

principalmente Josefa, es una de las mayores exponentes del arte burgués y 

romántico mexicano, con temas de vida cotidiana, así como retratos que reflejan una 

de las diferentes identidades colectivas de la época; con aspiraciones políticas, 

económicas y sociales, que buscan reflejar un modelo de moral, religión, estatus 

social y blanquitud, que representa al grupo burgués mexicano. Cabe aclarar que esta 

investigación no plantea una sola nación, pretende proponer una diversidad de 

naciones en el México decimonónico.  

Por otro lado, analizando el autorretrato de Carlota Camacho que se ejecuta en la 

segunda mitad del siglo y nos habla de una realidad concreta, nos habla del contexto, 

de una problemática social y política; así como, de una postura feminista y 

revolucionaria por parte de una pintora, que se aleja totalmente del arquetipo de mujer 

burguesa como las Sanromán, y propone una nueva realidad para las mujeres. Esta 



 

 
 

287 

comparación no se realiza con el fin de minimizar o enfatizar el rol de las mujeres 

pintoras, o proponer que el papel de Camacho fue más social o disruptivo que el de 

Josefa, al contrario, las dos pintoras rompieron paradigmas sociales y del estereotipo 

femenino, en un periodo en específico, bajo circunstancias distintas, con la intención 

de eliminar el concepto de sexo bello, para situarlas como artistas del movimiento 

nacional del siglo XIX. 

El hecho de que las pintoras trabajaran géneros considerados 'menores' en la 

jerarquía de la pintura, como bodegones, escenas de interiores, retratos domésticos 

y familiares, no debe interpretarse únicamente como limitación, sino como un reflejo 

de cómo la división social de los espacios entre lo masculino (lo público, lo político) y 

lo femenino (lo doméstico, lo privado) marcaba también la práctica artística y el 

imaginario nacional. Desde la categoría de género, puede observarse que estas 

mujeres no solo produjeron arte en condiciones de desigualdad, sino que dirigieron el 

arte nacional a lo cotidiano, al representar la vida doméstica, las sensibilidades y 

realidades femeninas de las mujeres burguesas en el imaginario de la nación. De este 

modo, la nación deja de concebirse exclusivamente en el espacio de los héroes y las 

escenas históricas, para incluir también lo íntimo y lo cotidiano como parte constitutiva 

de lo mexicano.  

En esta investigación se realizó una reinterpretación de la construcción de nación, 

desde el género, es decir, desde el espacio privado doméstico de las pintoras 

decimonónicas; un espacio de construcción cultural de identidad nacional y 

emancipación ideológica, poniendo a prueba los parámetros ideológicos del espacio 

asignado a las mujeres, un espacio pasivo, al servicio de la familia. Cambiando el 

significado de mujeres, modernidad y construcción nacional, que refiere 

principalmente a la maternidad, a uno de creación, construcción y participación en el 



 

 
 

288 

ámbito artístico, no sólo como madres, porque es un aspecto que no se cuestiona, 

sino también como pintoras y artistas. 

El retrato popular 

En la historiografía del arte, a las mujeres se les expulsa totalmente del proyecto de 

arte nacional, negándoles un lugar en este rubro con tintes políticos, ¿pero porque es 

difícil creer que estas mujeres ejecutaron alegorías nacionales durante el siglo XIX? 

¿Por qué el primer argumento que se relaciona a sus intenciones artísticas se liga a 

una incapacidad social, cultural, política y artística, relegándolas a un arte simple y 

doméstico? 

La Papanteca de Luz Osorio puede ser una representación en contraposición a la 

sexualización de las mujeres en el arte, así como una propuesta de identidad nacional 

partiendo de un modelo indígena femenino; que no busca seducir ni sexualizar a la 

mujer, busca romper modelos tanto en la Academia como en el sistema patriarcal, 

plasmando una identidad nacional moderna, que rompe los estereotipos impuestos 

por el patriarcado, tal como lo plasma Carlota Camacho vestida de guerrillera, o 

Josefa Sanromán imponiendo su lugar como pintora de la Academia, con 

representaciones que dieron identidad a las mujeres del siglo XIX. ¿Es una casualidad 

que la joven indígena, que plasma Luz Osorio mire de frente al espectador, con una 

carga simbólica e iconográfica de nacionalismo, en su vestimenta, colores, formas y 

paisaje, en un contexto patriarcal que la sexualiza y denigra? No, claramente es una 

obra que busca recrear una escena con iconografía nacionalista, retomando la figura 

de una mujer indígena, reforzando su trabajo, con retratos de jóvenes indígenas de 

piel morena y cabello negro.  

 

 



 

 
 

289 

Bodegones 

La producción de bodegones es una categoría minimizada por la Academia, y 

catalogada como uno de los géneros menores en la jerarquía de la pintura, no 

obstante, esta categoría ha sido enriquecida por el género femenino. En ellos, vemos 

representación de formas supralocales de identificación colectiva y popular, a través 

de la comida, la multiculturalidad mexicana se encuentra visible y clara en dichas 

obras. En este caso, la comparación entre la pintura de varones y mujeres, no es tan 

compleja, ya que pocos pintores mexicanos se dedicaron a realizar bodegones, un 

ejemplo es Agustín Arrieta, pintor que podría compararse con el estilo de las 

Hermanas Sanromán, sin embargo, la producción de bodegones, en especial de 

Eulalia Lucio predominó. Esto nos habla de una gran aportación por parte de las 

pintoras, quienes representan parte de la multiculturalidad en México, que ayudaron 

a formar la identidad nacional mexicana a través de los alimentos y las cocinas.  

 

3.- Paisaje femenino 

A partir de la comparación y descripción de las obras, podemos mencionar en primera 

instancia, la diferencia de escenarios naturales entre los periodos de 1890 a 1895 en 

comparación a las escenas de 1895 a 1900. 

Dentro de la primera cronología 1890-1895 podemos apreciar una iniciación dentro 

del género del paisaje en las obras de las pintoras mexicanas, referente a técnica, 

espacios y escenas. La técnica claramente nos habla de alumnas que inician con 

bocetos referentes a paisaje y escenas naturales, ya que la mayoría son elaboradas 

a lápiz y los trazos son muy difuminados, tenues, y no se nota una estructura 

compositiva en las escenas, se aprecian escenas de la vida cotidiana en espacios 



 

 
 

290 

reducidos, espacios en los cuales las mujeres se desenvolvió, paseaba, visitaban, o 

quedaban simplemente en su caminar diario.  

Las escenas incluso tienen una influencia romántica, bucólica y cotidiana, semejantes 

a las escenas de las novelas mexicanas e inglesas. Son paisajes y escenas que se 

sitúan en la tranquilidad y pasividad del campo, lagos, allegados a la vida religiosa, 

como la iglesia de San Sebastián, o el simbólico Peñasco de Dolores Soto, en donde 

vemos una cruz en lo alto de la formación rocosa. La continuidad está presente en la 

Vecindad de Otilia Rodríguez, la casa de campo de Carlota Camacho y los dos 

feligreses que se encuentran apreciando la iglesia de San Sebastián en la obra de 

María Cañedo. En esta primera etapa en donde las mujeres pintoras se atreven a 

empuñar sus pinceles para plasmar escenarios naturales, vemos un arraigo a la 

cotidianidad, la religión y los aires bucólicos literarios del campo. 

Asimismo, esta misma generación de pintoras comenzó a cambiar su estilo y a 

perfeccionar su técnica de 1895 a 1900, notamos obras con mayor colorido, cuentan 

con una estructura compositiva notoria, así como una solidez en sus trazos y colores. 

Las escenas se mantienen en el género del paisaje, sin embargo, son paisajes con 

mayor espacio y profundidad, amplitud, campos abiertos, cordilleras y montañas, así 

como estructuras de caminos que se aprecian desde ángulos lejanos. Esto nos habla 

de que las mujeres pintoras, las alumnas, las señoritas del sexo bello, ya no pintaban 

solo su espacio doméstico, estudios de pintura, salas de música, habitaciones de las 

casonas del siglo XIX, así como establos o cocinas, (que claramente no denigraban 

o minimizaban su trabajo); ahora vemos a las señoritas pintoras en espacios públicos, 

así como lo vimos en las escenas de la Papanteca, la Mujer con Anafre o la Mendiga.  

Así bien, al ver estos paisajes podemos interpretar que las pintoras recorrían 

distancias más largas, aventurándose a nuevos espacios naturales como ríos, lagos, 



 

 
 

291 

montañas, en Texcoco, el Ajusco, Tizapán, la Magdalena y Colima, para poder 

desarrollar sus habilidades como creadoras de arte, cultura y discursos ideológicos 

referentes al nacionalismo. José María Velasco es un referente del nacionalismo 

natural de las últimas décadas del siglo XIX, ¿por qué Otilia Rodríguez, Carlota 

Camacho, María Cañedo, Merced Zamora, Guadalupe Velasco y Dolores Soto, solo 

son consideradas como aprendices, alumnas y pintoras que por presión social pintan 

paisajes, y no como pintoras de la nación mexicana? ¿Será que ellas eran capaces 

de pintar, pero no eran capaces de desarrollar una conciencia nacionalista, social, 

política o económica? 

 

  



 

 
 

292 

BIBLIOGRAFÍA 

ARROM Silvia Marina, Las mujeres de la Ciudad de México, 1790-1857, México, Siglo 
veintiuno, 1988. 

 
ACEVEDO, Esther, “Diferencias y permanencias en el retrato de la primera mitad del siglo 

XIX”, en Esther Acevedo, (Coord.), Hacia otra historia del arte en México. De la 
estructuración colonial a la exigencia nacional (1780-1860), México, Arte e Imagen, 
2001. 

 
ALTAMIRANO, Ignacio Manuel, Paisajes y leyendas, tradiciones y costumbres de México, 

México, Imprenta y litografía española, 1884. 
 
ALTAMIRANO, Ignacio Manuel, Clemencia, México, Editorial Trillas, 2013. 
 
ALTAMIRANO, José Luis, “Lago de Texcoco”, en Academia.edu, [en línea], disponible en:  

https://www.academia.edu/9607616/Lago_de_Texcoco  
 
ÁLVAREZ SÁNCHEZ, Edwin Alberto, Pedro Celis Villalba, “Indumentaria militar durante la 

guerra de Independencia y Primer Imperio, 1808-1823”,[en linea], Disponible en: 
https://archivos.juridicas.unam.mx/www/bjv/libros/14/6788/8.pdf  

 
ANDERSON Benedict, Comunidades imaginadas. Reflexiones sobre el origen y la difusión 

del nacionalismo, México, FCE, 2a ed. 2021 (1a ed.1991). 
 
BARBOSA, Sánchez, Alma, “La identidad nacional en el arte pictórico mexicano”, en Arte y 

Sociedad de Revista Investigación, [en línea], 2019, núm 16, ISSN: 2174-7563, 
Disponible en: https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=6833084  

 
BASAVE, Agustín, México mestizo. Análisis del nacionalismo mexicano en torno a la 

mestizofilia, México, Fondo de Cultura Económica, 1992. 
 
BÁEZ Macías, Eduardo, “Historia de la Academia de Bellas Artes de San Carlos (1781-1910)”, 

tesis de doctorado, Universidad Nacional Autónoma de México, Facultad de filosofía 
y letras, 2002.  

 
BELLO, Adriana, “Cómo visten las religiosas según su orden”, en Aleteia, [en línea], 

https://es.aleteia.org/2017/04/13/como-visten-las-religiosas-segun-su-orden/, fecha 
de publicación 13 de abril de 2017, fecha de consulta: 13 de junio de 2025. 

 
BERGER, Peter y Thomas Luckmann, La construcción social de la realidad, Argentina, 
Amorrortu editores, 2001.  

 
 
BERGER, John, Panorámicas Ensayos sobre arte y política, Barcelona, Editorial Gustavo Gili, 

2018. 
 

https://www.academia.edu/9607616/Lago_de_Texcoco
https://archivos.juridicas.unam.mx/www/bjv/libros/14/6788/8.pdf
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=6833084


 

 
 

293 

BRADING, David, La Virgen de Guadalupe: imagen y tradición, México, Taurus, 2002. 
 
CAMACHO, Thelma y Manuel Alberto Morales, “Estudiar la imagen desde la historia y la 

historia del arte” en Manuel Alberto Morales (Coord.) Culturas Visuales en México, 
México, Colofón/Universidad Autónoma del Estado de Hidalgo, 2017. 

 
CARAPIA Medina, María Guadalupe, “Negocios y familia: Carl Hypolite Haghenbeck 

Braunwald 1844-1890”, tesis de doctorado, Universidad Michoacana de San Nicolás 
de Hidalgo, Instituto de Investigaciones Históricas, 2019. 

 
CASTELLANOS Rosario, Sobre Cultura Femenina, tesis de maestría, Universidad Nacional 

Autónoma de México, Facultad de Filosofía y Letras, 1950. 
 
CASTELLANOS Rosario, Mujer que sabe latín, México, Fondo de Cultura Económica, 1973. 
 
CASTELÁN RUEDA, Roberto, “Mujeres, modernidad y construcción de la Nación” en Sara 

Beatriz Guardia (ed.) Mujeres que escriben en América Latina, [en línea], 2023. 
Disponible en: https://www.cervantesvirtual.com/obra/mujeres-modernidad-y-
construccion-de-la-nacion-1219134/  

 
CRUZ GARCÍA Ricardo, “Antojos visuales. La tradición de los bodegones” en Relatos e 

Historia en México, La familia y el amor, estampas de la vida cotidiana en Nueva 
España, [en línea], mayo 2024, núm 187. Disponible en: 
https://tiendadigitales.raices.com.mx/library/publication/187-relatos-e-historias  

 
CORONA Sergio y Fabián Garibay, “Una pintora de la Academia de San Carlos en la Laguna”, 

en Mensajero del Archivo Histórico de la UIA, [en línea], 2004, num 68. Disponible en 
: https://www.iberotorreon.mx/publico/publicaciones/mensajero/Edicion-068.pdf  

 
CORTINA, Leonor, Pintoras mexicanas del siglo XIX. México, INBA-SEP, 1985. 
 
CUMPLIDO Ignacio, “Consejos a las señoritas”, en Presente amistoso dedicado a las 

señoritas mexicanas, México, 1851, p. 17. 
 
DE LA VEGA Garcilaso, Comentarios reales de las Indias, Lisboa, Oficina de Pedro 

Crasbeeck, 1609. 
 
DE LA CADENA Marisol, Indígenas mestizos. Raza y cultura en el Cuzco, Perú, IEP 

Ediciones, 2004. 
 
DELGADO DE CANTÚ, Gloria, Historia de México. Legado Histórico y pasado reciente, 

México, Editorial Pearson 3 ed, 2015. 
 
DÍAZ, Lilia, “El liberalismo militante”, en Daniel Cosío Villegas (Coord.), Historia General de 

México, Tomo 2, México, El Colegio de México, 1976.  
 
DÍAZ, Lilia, “La Constitución de 1857”, en Daniel Cosío Villegas (Coord.), Historia General de 

México Tomo 2, México, El Colegio de México, 1976. 

https://www.cervantesvirtual.com/obra/mujeres-modernidad-y-construccion-de-la-nacion-1219134/
https://www.cervantesvirtual.com/obra/mujeres-modernidad-y-construccion-de-la-nacion-1219134/
https://tiendadigitales.raices.com.mx/library/publication/187-relatos-e-historias
https://www.iberotorreon.mx/publico/publicaciones/mensajero/Edicion-068.pdf


 

 
 

294 

 
DÍEZ, José Luis, “Frac, 1890 La Belle Jardinière” en Cultura Gobierno de España, Museo del 

traje: Centro de investigación del patrimonio etnológico, Madrid, 2016. 
 
DOMÍNGUEZ CARRASCO, Sandra A., “La imagen: arte e interpretación”, en Beatriz 

Rodríguez Arroyo (Coord), La Virgen de Guadalupe Dolorosa. Desde una mirada 
multidisciplinaria, México, Universidad Popular Autónoma del Estado de Puebla, 2016.  

 
“El cocinero mexicano, o colección de las mejores recetas para guisar al estilo Americano, y 

de las más selectas según el método de las cocinas española, italiana, francesa e 
inglesa”. Tomo III. México, Imprenta de Galván, 1831. 

 
ESTRADA LÓPEZ, Úrsula, “De cántaros y amores en el México decimonónico: La papanteca 

de Luz Osorio”, en Caiana Revista de Historia del Arte y Cultura Visual del Centro 
Argentino de Investigadores de Arte (CAIA), [en línea] segundo semestre 2015, núm 
7, pp. 10-26. Disponible en  
http://caiana.caia.org.ar/template/caiana.php?pag=articles/article_2.php&obj=203&v  

 
FERNÁNDEZ, Justino, Arte Mexicano, México, Editorial Porrúa, 2009. 
 
FERNÁNDEZ DE LIZARDI José Joaquín, La educación de las mujeres o La Quijotita y su 

prima, México, Librería de Recio y Altamirano, 1842. 
 
FIERRO TRUJILLO, Rocío H., “La Virgen de Guadalupe Dolorosa, entrecruce de devociones 

e iconografías” en Beatriz Rodríguez Arroyo (Coord), La Virgen de Guadalupe 
Dolorosa. Desde una mirada multidisciplinaria, México, Universidad Popular 
Autónoma del Estado de Puebla, 2016.  

 
FLORESCANO Enrique, Etnia, Estado y Nación. Ensayo sobre las identidades colectivas en 

México, México, Aguilar, 1997. 
 
FLORESCANO, Enrique, Imágenes de la patria a través de los siglos, México, Taurus, 2005. 
 
FRANCASTEL Pierre, Sociología del arte, Madrid, Alianza editorial, 1981. 
 
FUENTES ROJAS, Elizabeth, “Afluencia de la mujer en el ámbito académico en el siglo XX: 

dibujos de Esther Hernández Olmedo”, en Elizabeth Fuentes Rojas (Coord.), La mujer 
en el arte: su obra y su imagen, México, UNAM, 2019. 

 
FUENTES ROJAS, Elizabeth, “Introducción: La mujer en el arte: su obra e imagen”, en 

Elizabeth Fuentes Rojas (Coord.), La mujer en el arte: su obra y su imagen, México, 
UNAM, 2019.  

 
GALÍ I BOADELLA, Montserrat, Historias del bello sexo: la introducción del romanticismo en 

México, México, UNAM, 2002. 
 
GALVÁN, Luz Elena, La educación superior de la mujer en México: 1876-1940, México, SEP, 

1994. 

http://caiana.caia.org.ar/template/caiana.php?pag=articles/article_2.php&obj=203&v


 

 
 

295 

 
GARCIA LESCAILLE, Tania, “La entidad femenina en los salones de remitidos de San Carlos: 

dinámica entre discursos y normas (1850-1898)”, en Dimensión Antropológica, [en 
línea], 2010, vol. 50, Disponible en: 
https://revistas.inah.gob.mx/index.php/dimension/article/view/1236  

 
GÓMEZ IZQUIERDO, Jorge y Ma. Eugenia Sánchez Díaz de Rivera, La ideología mestizante, 

el Guadalupanismo y sus repercusiones sociales. Una revisión crítica de la identidad 
nacional, México, Universidad Iberoamericana Puebla, 2012. 

 
GONZÁLEZ, Luis, “El liberalismo triunfante”, en Daniel Cosío Villegas (Coord.), Historia 

General de México Tomo 2, México, El Colegio de México, 1976. 
 
GONZÁLEZ Luis, “La Reforma”, en Daniel Cosío Villegas (Coord.), Historia Mínima de 

México, El Colegio de México, 1983. 
 
GOOGLE Arts and Culture, The Antesacristy of the Franciscan Convent, [en línea], 

https://artsandculture.google.com/asset/the-antesacristy-of-the-franciscan-
convent/jAE6_jUVIO2HBQ, fecha de consulta: 9 de junio de 2025. 

 
GOOGLE Arts and Culture, El descubrimiento del pulque, [en línea], 

https://artsandculture.google.com/asset/el-descubrimiento-del-pulque-
an%C3%B3nimo-mexicano/8AH8qZDJbor2NQ?hl=es, fecha de consulta: 26 de 
agosto 2025. 

 
GORBACH, Frida, “Historia y Género en México. En defensa de la teoría” en Relaciones 113, 

[en línea], 2008, vol. XXIX, ISSN 0185-3929. Disponible en: 
https://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0185-
39292008000100143  

 
GUTIÉRREZ Haces, Juana, Cuando el arte ayudó a la nación. México. Fomento cultural 

Banamex. 2006. 
 
GUTIÉRREZ, Natividad, “Mujeres patria-nación. México: 1810-1920”, en Revista de Estudios 

de Género. La ventana [en linea], 2000, vol. 12, 209-243, ISSN: 1405-9436. Disponible 
en: https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=88411136009 

 
HAUSER Arnold, Historia social del arte y la literatura II, México, Penguin Random House, 

2018. 
 
HOBSBAWM, Eric y Terence Ranger, La invención de la tradición, Gran Bretaña, Taurus, 

2002.  
 
HOBSBAWM, Eric, Naciones y Nacionalismo desde 1780, Gran Bretaña, Taurus, 1991. 
 
ILLÁN MARTÍN, Magdalena, “Artistas mexicanas en el París de Fin-de-Siècle. Hacía la 

visibilización del talento creativo femenino”, en Isabel Fraile Martín, Magdalena Illán 
Martín (Coord.), Arte, identidad y cultura visual del siglo XIX en México, México, 

https://revistas.inah.gob.mx/index.php/dimension/article/view/1236
https://artsandculture.google.com/asset/the-antesacristy-of-the-franciscan-convent/jAE6_jUVIO2HBQ
https://artsandculture.google.com/asset/the-antesacristy-of-the-franciscan-convent/jAE6_jUVIO2HBQ
https://artsandculture.google.com/asset/el-descubrimiento-del-pulque-an%C3%B3nimo-mexicano/8AH8qZDJbor2NQ?hl=es
https://artsandculture.google.com/asset/el-descubrimiento-del-pulque-an%C3%B3nimo-mexicano/8AH8qZDJbor2NQ?hl=es
https://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0185-39292008000100143
https://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0185-39292008000100143
https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=88411136009


 

 
 

296 

Benemérita Universidad Autónoma de Puebla/Facultad de Filosofía y Letras Instituto 
de Filosofía de la Habana/Universidad de Sevilla, 2023. 

 
JORDANOVA, Ludmilla, The look of the past. Visual and material evidence in historical 

practice. Cambridge, Cambridge University Press, 2012. 
 
“La mujer en el hogar y en la sociedad” en Instituto Normalista del Estado de Puebla, escrito 

por Josefina Reyes, 1903.  
 
“La gata verde”, (2 diciembre 2021), Tengo algo que contaros. Disponible en: 

https://www.youtube.com/watch?v=VhKM0ITB174&t=1146s  
 
“Ley Orgánica de Instrucción Pública” en diario oficial de la Federación, Ministerio de Justicia 

e Instrucción Pública, fecha de publicación, 2 de diciembre de 1867. Disponible en: 
https://www.sep.gob.mx/work/models/sep1/Resource/3f9a47cc-efd9-4724-83e4-
0bb4884af388/ley_02121867.pdf  

 
Libro del Apocalipsis, El corazón del Apocalipsis: El conflicto de los siglos. Capítulo XII: Visión 

de la mujer y el dragón. 
 
Los mexicanos pintados por sí mismos. Por una sociedad de literatos, México, Imprenta de 

M. Murguía, 1854. 
 
LINATI, Claudio, Trajes civiles, militares y religiosos de México (1828), México, UNAM, 1956. 
 
LIRA, Andrés, Luis Muro, Historia General de México, México, El Colegio de México, 2008. 
 
MARTÍNEZ José Luis, “México en busca de su expresión” en Daniel Cosío Villegas (Coord.), 

Historia General de México, Tomo 2, México, El Colegio de México, 1976. 
 
MARTÍNEZ BARACS, Rodrigo, “Ignacio Manuel Altamirano y la fiesta de guadalupe”, en 

Historias. Revista de la Dirección de Estudios Históricos, [en línea], enero-abril 2001, 
núm. 48, Disponible en: 
https://revistas.inah.gob.mx/index.php/historias/article/view/13576  

 
MERCADO MALDONADO, Asael Mercado y Alejandrina Hernández Olivia, “El proceso de 

construcción de la identidad colectiva” en Convergencia, Revista de Ciencias 
Sociales, [en línea,] mayo-agosto de 2010, vol. 17, núm. 53, pp. 229-251. Disponible 
en: https://www.redalyc.org/pdf/105/10513135010.pdf  

 
MORALES Alberto, “Reseña del libro: Jordanova, Ludmilla. The Look of the Past. 
Visual and Material Evidence in Historical Practice” en Historia y grafía [en línea], 
enero-junio 2018, vol 25, núm. 50, e-ISSN: 2448-783X. Disponible en: 
https://ri.ibero.mx/handle/ibero/5376  

 
MORIUCHI Mey Yen, Mexican Costumbrismo, race, society, and identity in nineteenth-

century art, Korea, The Pennsylvania State University, 2018.  
 

https://www.youtube.com/watch?v=VhKM0ITB174&t=1146s
https://www.sep.gob.mx/work/models/sep1/Resource/3f9a47cc-efd9-4724-83e4-0bb4884af388/ley_02121867.pdf
https://www.sep.gob.mx/work/models/sep1/Resource/3f9a47cc-efd9-4724-83e4-0bb4884af388/ley_02121867.pdf
https://revistas.inah.gob.mx/index.php/historias/article/view/13576
https://www.redalyc.org/pdf/105/10513135010.pdf
https://ri.ibero.mx/handle/ibero/5376


 

 
 

297 

NIETO CASTILLO, Santiago, “Que la religión católica sea la única sin tolerancia de otra”, en 
David Cienfuegos Salgado (Coord.), Ideas para fundar la nación mexicana. Los 
Sentimientos de la Nación de José María Morelos y Pavón, México, Porrúa, 2006. 

 
NOCHLIN Linda, Women, Art and Power and Other Essays, New York, Westview Press, 

1988. 
 
O´GORMAN, Edmundo, Destierro de sombras. Luz en el origen de la imagen y culto de 

Nuestra Señora de Guadalupe del Tepeyac, México, UNAM/IIH, 2019, (Historia 
Novohispana, 36). 

 
PANOFSKY, Erwin, El significado en las artes visuales. España, Alianza Editorial, 2004. 
 
PÉREZ RUIZ, Mayra Lorena, “La identidad como objeto de estudio” en Leticia Irene Méndez 

y Mercado (Comp), I Seminario sobre identidad, México, Instituto de Investigaciones 
Antropológicas/UNAM, 1992.  

 
PÉREZ VEJO Tomás, México, la nación doliente. Imágenes profanas para una historia 

sagrada, México, Instituto Nacional de Antropología e Historia, 2024. 
 
QUIJANO, Aníbal, “Coloniality and Modernity/Racionality”, en Cultural Studies 21, [en línea], 

March/May 2007, vol 21, Nos. 2-3, ISSN: 0950-2386. Disponible en: 
https://doi.org/10.1080/09502380601164353  

 
RAMÍREZ, Fausto, “Pintura e historia en México a mediados del siglo XIX: el programa 

artístico de los conservadores”, en Esther Acevedo (Coord.) Hacia otra historia del 
arte en México, de la estructuración colonial a la exigencia nacional (1780-1860), 
México, Arte e Imagen, 2001. 

 
RAMÍREZ, Fausto, “La construcción de la patria y el desarrollo del paisaje en el México 

decimonónico”, en Stacie G. Widdifield (Coord.), Hacia otra historia del arte en México. 
La amplitud del modernismo y la modernidad (1861-1920), México, Arte e 
Imagen/CONACULTA, 2004. 

 
RAMÍREZ, Fausto, “Cinco Interpretaciones De La Identidad Nacional En La Plástica Mexicana 

Del Siglo XIX (1859-1887)” en Arbor: ciencia, pensamiento y cultura, [en línea], 2009, 
CLXXXV,  núm 740, ISSN 0210-1963. Disponible en: 
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=3104395  

 
 
 
RAMÍREZ, Fausto, “Emblemas y relatos del mundo prehispánico en el arte mexicano del siglo 

XIX”, en Arqueología Mexicana, [en línea], 2025, núm. 100. Disponible en: 
https://arqueologiamexicana.mx/mexico-antiguo/emblemas-y-relatos-del-mundo-
prehispanico-en-el-arte-mexicano-del-siglo-xix  

 
REYES, Josefina, La mujer en el hogar y en la sociedad. Instituto Normalista del Estado de 

Puebla. 1903.  

https://doi.org/10.1080/09502380601164353
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=3104395
https://arqueologiamexicana.mx/mexico-antiguo/emblemas-y-relatos-del-mundo-prehispanico-en-el-arte-mexicano-del-siglo-xix
https://arqueologiamexicana.mx/mexico-antiguo/emblemas-y-relatos-del-mundo-prehispanico-en-el-arte-mexicano-del-siglo-xix


 

 
 

298 

 
RODRÍGUEZ PRAMPOLINI, Ida, La crítica de arte en México en el siglo XIX, III tomos, 

México, UNAM,  Instituto de Investigaciones Estéticas, 1964.  
 

ROMERO CHUMACERO, Leticia, “La escritura de mujeres del siglo XIX: de la invisibilidad a 
la posibilidad”, en Revista de Comunicación de la SEECI [en linea]. 2014, 128-133 
[fecha de Consulta 4 de Febrero de 2025]. Disponible en: 
https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=523552854016 

 
ROMERO DE TERREROS, Manuel, “Bodegones y floreros en la Pintura Mexicana. Siglos 

XVIII y XIX” en Anales del IIE, [en línea], 1 de enero de 1946, vol. 4, n.º 14. Disponible 
en: https://www.analesiie.unam.mx/index.php/analesiie/article/view/430  

 
ROMERO DE TERREROS, Manuel, Catálogo de las exposiciones de la Antigua Academia 

de San Carlos de México (1850-1898), México, Instituto de investigaciones 
estéticas/UNAM, 1963. 

 
SALES COLÍN, Jesús, Miguel Ángel López Flores y Leticia Contreras Hernández, “La 

importancia de rescatar, preservar, mantener y cuidar la micro cuenca del Río 
Magdalena, Distrito Federal”, en Revista del Centro de Investigación. Universidad La 
Salle, [en línea], julio-diciembre 2002, vol. 5, núm. 19. Disponible en: 
https://www.redalyc.org/pdf/342/34251901.pdf  

 
SÁNCHEZ JIMÉNEZ, Antonio, “Bodegones poéticos” en Enrique García Santo-Tomás (Ed), 

Materia Crítica: formas de ocio y de consumo en la cultura áurea, Madrid, Gráficas 
Varona, 2009. 

 
SÁNCHEZ-GUILLERMO, Evelyne, “Nacionalismo y racismo en el México decimonónico. 

Nuevos enfoques, nuevos resultados.”, en Nuevo Mundo Mundos Nuevos, Debates, 
[en línea], 2007, Disponible en: http://nuevomundo.revues.org/3528.  

 
SCOTT WALLACH, Joan, Género e historia. México, Fondo de Cultura Económica. 2008. 
 
SILLS David I., Enciclopedia Internacional de las Ciencias Sociales, Madrid, Aguilar, 1975.  
 
SIMMEL Georg, Cultura femenina y otros ensayos, Buenos Aires, Colección Austral, 1941. 
 
SUMANO GONZÁLEZ, Rita, “Los soportes textiles de las pinturas mexicanas: estudio 

estadístico e histórico”, en Intervención, [en línea], junio 2011, vol. 2, núm.3. 
Disponible en:  http://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S2007-
249X2011000100007&lng=es&nrm=iso  

 
TRASLOSHEROS, Jorge E., “Señora de la historia, Madre mestiza, Reina de México. La 

coronación de la Virgen de Guadalupe y su actualización como mito fundacional de la 
patria, 1895”, en Signos Históricos [en línea], 2002, (7), 105-14, ISSN: 1665-4420. 
Disponible en: https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=34400705 

 

https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=523552854016
https://www.analesiie.unam.mx/index.php/analesiie/article/view/430
https://www.redalyc.org/pdf/342/34251901.pdf
http://nuevomundo.revues.org/3528
http://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S2007-249X2011000100007&lng=es&nrm=iso
http://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S2007-249X2011000100007&lng=es&nrm=iso
https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=34400705


 

 
 

299 

VÁZQUEZ, Josefina Zoraida, “La Historiografía Romántica en México” en Revista COLMEX, 
[en línea], 1960, vol 10, núm. 137,ISSN: 0185-0172. Disponible en: 
https://repositorio.colmex.mx/concern/articles/w6634431v?locale=en  

 
VÁZQUEZ, Josefina Zoraida, “Los primeros tropiezos”, en Daniel Cosío Villegas (Coord.), 

Historia General de México, Tomo 2, México, El Colegio de México, 1976.  
 
VELÁZQUEZ Guadarrama, Angélica, “Castas o Marchitas. El amor del colibrí y La flor muerta 

de Manuel Ocaranza”, en Anales del Instituto de Investigaciones Estéticas, [en línea], 
1998, vol.XX, número 73, 125-16. Disponible en: 
https://repositorio.unam.mx/contenidos/8380   

 
VELÁZQUEZ Guadarrama, Angélica, “La representación de la domesticidad burguesa: el 

caso de las hermanas Sanromán”, en Esther Acevedo (Coord.), Hacía otra historia del 
arte en México. De la estructuración colonial a la exigencia nacional (1780-1860), 
México, Arte e Imagen, 2001. 

 
VELÁZQUEZ Guadarrama, Angélica, “En la cazadora fusionó el retrato con el del paisaje y 

creó una alegoría nacional”, en Gaceta UNAM, [en línea], 19 de mayo de 2025. 
Disponible en: https://www.gaceta.unam.mx/en-la-cazadora-fusiono-el-retrato-con-el-
del-paisaje-y-creo-una-alegoria-nacional/  

 
 VILLORO Luis, Los grandes momentos del indigenismo en México, México, Fondo de Cultura 

Económica, 3a ed.1996 (1a ed. 1950). 
 
WEININGER, Otto, Sexo y Carácter, Buenos Aires, Editorial Losada, 1942.  
 
WOODFORD, Susan, Cómo mirar un cuadro, Barcelona, Editorial Gustavo Gili, 1983.  
 
 
 
 
 

https://repositorio.colmex.mx/concern/articles/w6634431v?locale=en
https://repositorio.unam.mx/contenidos/8380
https://www.gaceta.unam.mx/en-la-cazadora-fusiono-el-retrato-con-el-del-paisaje-y-creo-una-alegoria-nacional/
https://www.gaceta.unam.mx/en-la-cazadora-fusiono-el-retrato-con-el-del-paisaje-y-creo-una-alegoria-nacional/



