
 

 

 

 

 

Universidad Autónoma del Estado de Hidalgo 

Instituto de Ciencias Sociales y Humanidades 

Maestría en Ciencias Sociales 

 
 
 
 
 
 
 
 

 
Representaciones dancísticas en la comunidad de Cuesta Blanca, 

dispositivo de cohesión social y vigencia ante la globalización. 

 
 
 
 
 

 
Presenta: 

 

 
Abril García Vásquez 

 

 
Director: 

 

 
Dr. Sergio Sánchez Vázquez 

 

 
Lectores: 

 

 
Dr. Adriana Gómez Aiza 

 

 
Dr. Jesús Enciso González 



1  

 
  



2  

Agradecimientos 

 

A SECIHTI, por el apoyo otorgado a través de la beca de estudios, que contribuyo 

a mi formación académica, su respaldo permitió complementar este proceso de la 

mejor manera; gracias por creer en los estudiantes. 

 

A mi familia, por su amor, paciencia y comprensión a lo largo de este proceso 

formativo. Gracias por acompañarme incluso en la distancia, por entender mis 

ausencias y por alentarme cuando las responsabilidades académicas me impedían 

compartir momentos familiares. 

 

A mis maestros, maestras, director y la coordinación por su orientación, compromiso 

y valiosas enseñanzas, que contribuyeron de manera significativa a mi desarrollo 

académico y humano. A mis compañeros de generación, por su apoyo, colaboración 

y por los aprendizajes compartidos dentro y fuera del aula. Gracias por las 

reflexiones, las experiencias y los buenos momentos. 

 

A la comunidad de Cuesta Blanca, por abrirme las puertas de su vida cotidiana, por 

su generosidad al permitirme conocer y participar en su dinámica comunitaria, y por 

compartir su cultura con apertura y confianza. Sin su disposición y colaboración, 

esta investigación no habría sido posible. 

A Laura Guzmán y su familia, por su hospitalidad, por recibirme en su hogar y 

compartir conmigo el pan y la conversación durante el trabajo de campo; su calidez 

humana fue esencial para comprender el sentido profundo de la convivencia y la 

vida comunitaria. 

 

A mis amigos incondicionales, por su cariño, su apoyo constante y por 

acompañarme con paciencia y buen humor en cada una de mis etapas. 

 

A mí querida querubín gracias por su acompañamiento y apoyo incondicional, por 

el proceso sanador de las noches de estudio y creatividad. Este logro también es 

suyo. 



3  

 
 

Contenido 

 

Introducción ........................................................................................................ 5 

CAPÍTULO 1. HACER DANZA EN MÉXICO......................................................... 10 

1.1 ¿Qué es Danza? ..................................................................................... 10 

1.2 Nacionalismo y la Danza en México ........................................................ 18 

1.3 Danza tradicional y danza académica ..................................................... 25 

1.4 Grupos de danza, la difusión y promoción de un ideal cultural................. 30 

2.1 Localización: Cardonal y sus colindancias ............................................... 40 

2.1.1 Contexto Histórico ................................................................................... 48 

2.1.2 Antecedentes .......................................................................................... 51 

2.2 Economía de Cuesta Blanca ¿Quiénes son y de qué viven sus habitantes?

 52 

2.3 Organización comunitaria: Dinámica y organización política .................... 56 

CAPÍTULO 3. “UNA TRADICIÓN QUE PERDURA” ............................................. 65 

3.1 Las Fiestas en Cuesta Blanca ................................................................. 66 

3.2 Antecedentes de la fiesta en honor al “niño Dios” .................................... 70 

3.3 De la llegada de los santos a la celebración ............................................ 72 

3.3.1 Padrinos, escamadas y sahumerio, una hibridación cultural .................... 75 

3.4 Mayordomías y peregrinaciones .............................................................. 82 

3.5 La Danza de los pastorcitos “Una tradición que perdura” ......................... 88 

3.5.1 Inicios de la danza de pastorcitos ............................................................ 90 

3.5.2 “Todos hemos sido pastorcitos” integrantes, selección y preparación...... 94 

3.5.3 Vestimenta y elementos simbólicos ......................................................... 96 

3.5.4 Pasos, secuencias y posturas corporales ................................................ 98 

Capítulo 4 Concurso de Huapango ................................................................. 105 

4.1 El Huapango Huasteco .......................................................................... 106 

4.1.1 Institucionalización y dinámica del concurso de huapango .................... 109 

4.1.2 Organización, duración y financiamiento ............................................... 114 

4.2 Contexto histórico del concurso en Cuesta Blanca ................................ 118 

4.2.1 Huapango en Cuesta Blanca 15 años atrás ........................................... 119 



4  

4.3 Representación social del Huapango para la comunidad de Cuesta Blanca

 123 

4.4 Bailarines, bailadores y espectadores .................................................... 125 

4.4.1 El Huapango desde una perspectiva de género .................................... 131 

5.1 Análisis de las concepciones de la identidad y su relación con las 

representaciones sociales en las manifestaciones dancísticas de Cuesta Blanca

 ....................................................................................................................... 144 

5.1 La danza de pastorcitos: un dispositivo de cohesión social para la 

comunidad de Cuesta Blanca ......................................................................... 146 

5.2 El concurso de huapango: ser vigentes en un mundo globalizado ......... 150 

5.3 Reflexiones Finales ............................................................................... 158 

Bibliografía ...................................................................................................... 171 

Anexo 8. .......................................................................................................... 192 

Índice de Tablas .............................................................................................. 192 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



5  

 

Introducción 

La danza, como cualquier otra expresión artística, es un recurso que permite a los 

individuos comunicar sus emociones e idiosincrasia personal y reflejar el bagaje 

cultural de la comunidad a la que pertenecen. En ese sentido, las danzas tradicionales 

no se limitan a la transmisión de una serie de movimientos coreografiados, sino que 

preservan cosmovisiones, marcos simbólicos y redes de significados compartidos por 

la población. 

Bajo esa perspectiva, se puede asumir que la danza al ser una expresión 

cultural tiene una raigambre profunda en la dinámica de la sociedad de la que es 

producto; es decir, su reproducción conlleva la reiteración de pautas de 

comportamiento que perpetúan su cultura y los lazos que vinculan a la población. 

Resulta pertinente subrayar que las manifestaciones culturales tradicionales 

son el producto de procesos creativos que se transmiten de generación en generación, 

de interacciones sociales y de la labor comunitaria. Tales expresiones reflejan y dejan 

patente la historia, la identidad tanto cultural como social y los valores arraigados de 

una comunidad (OMPI, 2005). 

Sin embargo, tales representaciones son susceptibles de recibir el influjo de 

fenómenos de distinta índole, ya sea por repercusión de la dinámica local, nacional o 

internacional. Dicho panorama permite que estas manifestaciones artísticas y 

culturales integren componentes de distintos orígenes y, a su vez, estos transformen la 

naturaleza esencial del arte. 

Según indica Moscovici (2001), los procesos de comunicación son 

responsables de la construcción y difusión de las representaciones sociales, que son 

dinámicas y evolutivas. Asimismo, dichas representaciones tienden a experimentar 

cambios y transformaciones debido a las interacciones y negociaciones sociales que 

tienen lugar dentro de su contexto. 

Actualmente, se distingue que la globalización está entre los factores 

predominantes que modifican la naturaleza de las manifestaciones culturales de una 

sociedad determinada. Este fenómeno consiste en la interdependencia de las 

economías mundiales, como de las culturas y pueblos del mundo, por el intercambio 



6  

de bienes, servicios y tecnología, y del flujo de inversiones, la migración y la difusión 

de la información (Kolb, 2018). 

Como apunta Gilberto Giménez (2000), la globalización ha provocado la 

irrupción de un sentido de pertenencia global, el cual se ha difundido y ampliado de 

forma considerable. En mi opinión, este fenómeno promueve ver al mundo como un 

ámbito interconectado y no solo transforma la forma de concebir la sociedad, sino 

que exige reflexionar sobre sus efectos desiguales en distintas regiones del mundo. 

A la par, dicho fenómeno conlleva un impacto considerable en la cultura de 

las distintas poblaciones del mundo. De acuerdo con Hirsch (1996), la globalización 

también supone la universalización de ciertos modelos de valor, entre los cuales se 

puede nombrar el reconocimiento de la importancia de los principios de libertad, la 

democracia y los derechos humanos fundamentales. 

Bajo esa perspectiva, Bauman (2003) destaca que la globalización ha sido 

crucial en la homogenización cultural al erosionar las tradiciones y valores locales, 

que son una base para la vida e identidad de la comunidad. El intercambio de bienes 

y la movilidad de las personas han socavado la conexión entre las personas y su 

entorno físico y social, lo cual a su vez ha provocado que los individuos se 

encuentren cada vez más aislados y desconectados de sus comunidades y 

tradiciones locales. 

Aunado a lo anterior, Bauman (2003) indica que la globalización ha 

contribuido a agudizar la brecha entre clases altas y bajas, lo que ha repercutido en 

generar una mayor exclusión social y económica en el mundo. La globalización ha 

contribuido en debilitar las comunidades locales y fomentado la fragmentación social 

y la desigualdad. 

Además, cabe recalcar que, en el caso de México, políticas como la creación 

del proyecto de “Pueblos Mágicos” —un programa cuyo propósito radica en 

“revalorar un conjunto de poblaciones” para fomentar el turismo (Secretaría de 

Turismo, 2020)—ha coadyuvado en apuntalar la desigualdad de la que son objeto 



7  

ciertas poblaciones al no lograr ser competitivas en los parámetros que el gobierno 

señala.1 

En ese contexto, queda patente que tales fenómenos atentan contra la 

conformación de un sentido de identidad a nivel individual y colectivo; a la par, 

coadyuvan a la fractura del tejido social y a la pérdida de tradiciones en la 

globalización. 

Cabe destacar que, de acuerdo con Tironi y Pérez (2008), la cohesión social 

se refiere a la capacidad de una sociedad para asimilar el cambio y el conflicto social 

a través de una estructura que distribuye recursos materiales y simbólicos. 

Reconocer la participación coordinada de distintos actores (Estado, mercado, 

sociedad civil y familia) es esencial para diseñar políticas públicas inclusivas y 

sostenibles. 

Por otra parte, de acuerdo con la CEPAL (2007), la cohesión social consiste 

en la eficacia de los dispositivos de inclusión social y en el comportamiento y 

valoración de los sujetos que integran una sociedad. Entre esos mecanismos, están: 

el empleo, la educación, el bienestar, la protección social y acciones de fomento a 

la equidad. 

El Consejo de Europa (2005) señala que para fortalecer la cohesión social es 

necesario garantizar diversas dimensiones, como la equidad en el ejercicio de los 

derechos fundamentales, el respeto por la dignidad y la diversidad, el fomento e la 

autonomía y el desarrollo personal, además de la participación y colaboración activa 

de la ciudadanía en los asuntos públicos. 

Por otra parte, las localidades rurales suponen, en este caso, un ejemplo 

digno de estudio para discernir de qué manera las expresiones artísticas coadyuvan 

tanto en el establecimiento como en el reforzamiento de los vínculos de cohesión 

social, ya que se encuentran apartadas de los entornos urbanos en donde no sólo 

se concentra una mayor cantidad de población, sino también de recursos e 

influencias del exterior. Por ende, las comunidades rurales se encuentran fuera de 

 

 

1 El Programa de Pueblos Mágicos (PPM) intenta hacer del patrimonio natural y cultural el principal atractivo de la estrategia 

turística. (Enciso, 2015: 365) 



8  

la esfera de influencia de la homogenización cultural que trae consigo la 

globalización. 

No obstante, estas mismas comunidades se enfrentan al reto que supone el 

proyecto turístico de los “Pueblos Mágicos”, pues deja al descubierto una brecha 

tanto de índole económica como cultural que agudiza la desigualdad entre las 

comunidades rurales. 

Un ejemplo se refleja en la comunidad de Cuesta Blanca en el Valle del 

Mezquital en Hidalgo. Sus pobladores —mayoritariamente de la etnia otomí— han 

conseguido preservar sus danzas tradicionales, como la danza de los pastorcitos, 

la cual tiene lugar anualmente en el marco de las festividades navideñas en honor 

al Niño Dios. Esta danza transmitida de generación en generación sintetiza una 

parte considerable del acervo identitario de los habitantes, quienes se reconocen y 

reafirman como colectividad en su puesta en escena. 

De forma paralela, el huapango, género musical y dancístico oriundo de la 

región huasteca, supone otra expresión artística de profunda raigambre en esta 

comunidad. Desde hace más de 15 años, Cuesta Blanca celebra concursos anuales 

de huapango que congregan a bailarines provenientes de distintas regiones. 

Tales competencias se han erigido como eventos emblemáticos que, más 

allá del estímulo económico, enaltecen el sentido de pertenencia y refuerzan el 

sentido de comunidad entre los pobladores al desencadenar dinámicas que 

permiten la convivencia. 

En esta tesis, se aborda el problema de cómo la danza —en específico, la 

danza de los pastorcitos y los concursos de huapango— funciona como dispositivo 

crucial de cohesión social y reafirmación identitaria en la comunidad de Cuesta 

Blanca. 

En el primer capítulo, se da una definición de danza para determinar el objeto 

de estudio. Además, se brinda un análisis del desarrollo histórico de la danza en 

México y su rol en la configuración en la identidad nacional. Asimismo, se expone 

el papel crucial que los grupos de danza tienen en la preservación y difusión de 

ideales culturales. 



9  

En el segundo capítulo, se examinan las condiciones geográficas, 

económicas y sociales de Cuesta Blanca con el objetivo de determinar su impacto 

en cómo se desarrolla la danza en esta región. 

El tercer capítulo se centra en explorar cómo la danza de los pastorcitos 

opera como un mecanismo de cohesión social para la población asentada en 

Cuesta Blanca. Se hace un análisis detallado de la dimensión coreográfica y los 

significados compartidos de esta, lo que demuestra su importancia en la 

construcción de la colectividad. 

El cuarto capítulo, por otra parte, se concentra en la historia y el papel 

sociocultural del huapango en comunidades como las de San Joaquín (Querétaro) 

y Cuesta Blanca (Hidalgo). Se examina de qué forma los concursos de huapango 

contribuyen a la cohesión social e identidad comunitaria, para lo cual se incluye un 

análisis detallado de la organización, estructura y financiamiento de los eventos. 

Cabe mencionar que, la tesis busca responder cómo las prácticas dancísticas 

presentes en la fiesta patronal del Niño Dios, y en el Concurso de Huapango de la 

comunidad de Cuesta Blanca contribuyen a preservar la identidad comunitaria, a 

través del desarrollo de nuevas expresiones simbólicas que fortalecen la renovación 

constante del grupo social. 

La aproximación investigativa consiste en un enfoque cualitativo que recurre 

a distintas técnicas, tales como la observación participante y no participante, 

entrevistas semiestructuradas y testimonios de vida. De igual forma, se emplea el 

análisis documental de distintas fuentes y trabajo de campo de índole etnográfica. 



10  

CAPÍTULO 1. HACER DANZA EN MÉXICO 

La danza representa un recurso de expresión artística que tiene profundas raíces 

históricas y culturales. Con el tiempo, ha constituido una manifestación de la 

identidad colectiva y de promover la cohesión social, por medio del movimiento 

corporal, ya que se pueden transmitir emociones e ideas que celebran tradiciones 

ancestrales e incluso pueden manifestar inconformidades políticas. (Aiassa, 2024) 

Su evolución presenta distintas facetas, entre las que se encuentran antiguas 

danzas prehispánicas rituales hasta expresiones populares contemporáneas. Cabe 

destacar que la danza ha adquirido distintas funciones en función del contexto en el 

que se encuentra: en la época precolombina, los pueblos indígenas la utilizaban 

para celebrar eventos importantes, honrar a los dioses y transmitir tanto historias 

como valores; por otra parte, en el México revolucionario, se recurrió a esta forma 

artística para la difusión de sus ideales. 

Actualmente, la danza se ha desarrollado a tal punto que presenta distintas, 

como la danza académica, la danza folklórica y la danza popular. Resulta pertinente 

reparar en que, a medida que las pequeñas comunidades —ya estén compuestas 

por indígenas o no— se han visto amenazadas por fenómenos como la 

globalización, se han perdido ciertas expresiones culturales, en particular, algunas 

danzas. 

En este contexto, la preservación de este patrimonio intangible recae en 

agrupaciones dancísticas, que enfrentan el gran desafío de salvaguardar la 

particularidad de cada danza ante las demandas de la era moderna. Dicho lo 

anterior, en este capítulo se buscará proporcionar una definición de danza con la 

finalidad de determinar el objeto de estudio y exponer su desarrollo en México, al 

igual que analizar cómo ha coadyuvado en la construcción identitaria del país, como 

en la preservación y difusión de ideales. 

 
1.1 ¿Qué es Danza? 

La danza es una forma de arte en la que el cuerpo humano se mueve en un patrón 

rítmico y armonioso. Es una forma de expresión corporal que utiliza el movimiento 

para transmitir emociones, ideas y narrativas, es una forma de comunicación 



11  

universal que puede ser comprendida por personas de diferentes culturas y lenguas. 

Dicho lenguaje trasciende las palabras y permite a los bailarines comunicar 

emociones, narrativas e ideas de una manera única y evocadora. Captura la esencia 

de la experiencia humana y la transforma en movimiento. Ha sido utilizada por 

culturas de todo el mundo para celebrar, contar historias, expresar emociones y 

crear belleza. 

La danza ha existido desde tiempos antiguos y ha sido una parte integral de 

muchas culturas en todo el mundo, ejemplo de ello nos lo ofrece Sachs (1944), 

quien en las primeras descripciones sobre este término abona que: 

 
Desde los inicios de la civilización humana, se observa que la danza ha sido uno de los 

elementos centrales de la manifestación cultural a la que pertenece cada pueblo, pues 

ha sido y sigue siendo la recreación de las cosas vistas y oídas, el arte de dar forma y 

sustancia a las percepciones intangibles e irracionales del mundo interior (Sachs, 1944: 

16). 

 

Más adelante, diversos autores y personajes de este arte han aportado también 

definiciones sobre lo que es la danza. Mora (2010) sostiene que la danza puede 

entenderse como una manifestación sustentada en el movimiento estructurado y 

rítmico, orientado a comunicar significados mediante un lenguaje cargado de 

intención expresivo y significativo. 

El movimiento de expresión que conlleva la danza se presenta en gestos, 

posturas, miradas y movimientos faciales, el punto es bailar y transmitir mensajes, 

que pueden llegar a ser retrospectivos, políticos y hasta de protesta, dicha expresión 

es una herramienta valiosa para la comunicación intrapersonal y artística, la cual se 

puede desarrollar y pulir con una buena práctica. Sin embargo, más allá de 

perfeccionar habilidades físicas, se pretende potenciar la imaginación, el disfrute del 

juego, la capacidad de improvisar y estimular la creatividad, elementos esenciales 

para una formación integral. 



12  

 

Figura 1.Danza. Fragmento del escrito, considerado de la autoría del Mtro. Martínez Corro, donde se habla del mismo tema, 
recurso aportado para El Jarabe Mixteco, memorias y documentos por el profesor Ramón Ríos Solano. (Fuente: El jarabe 

mixteco: memorias y documentos, Universidad Tecnológica de la Mixteca, 2020) 
 

 

En su obra Estética de la danza (2018), el filósofo alemán Edmund Husserl sostiene 

que la manifestación artística de la danza sobrepasa más allá del lenguaje verbal y 

que nos permite conectarnos con la esencia de las cosas. Para él, la danza nos 

permite experimentar la realidad de manera inmediata y auténtica. Para Foster 

(2011), en Choreographing Empathy, describe la danza como una forma de 

conocimiento kinestésico que permite comprender el mundo a través de la 

experiencia corporal. Según la autora, la empatía cinestésica nos hace experimentar 

el movimiento del otro como propio (Foster, 2011, p. 3). 

La danza como una forma de expresión artística en movimiento, involucra al 

ser humano en su totalidad, puesto que puede transmitir emociones y pensamientos 

sin necesidad de palabras, y a su vez ayudar en el desarrollo personal por lo que 

requiere disciplina y trabajo constante para alcanzar un alto nivel de técnica y 

expresión artística. 



13  

De este modo, la danza se puede clasificar en diferentes categorías, como la 

danza clásica, la danza moderna, la danza contemporánea, la danza folklórica y la 

danza popular. Ahora bien, nos centraremos en la danza folklórica y popular: la 

danza folklórica es una forma de danza tradicional que refleja la cultura y la identidad 

de una comunidad o región, la danza popular se refiere a las formas de bailar que 

son comunes en la cultura popular y que se bailan en celebraciones y eventos 

sociales. Esta puede ser una forma de arte individual o colectiva. 

Además de su valor artístico y cultural, se ha demostrado que la danza 

también tiene beneficios para la salud física y mental, de igual forma mejora las 

relaciones sociales, como la mejora de la flexibilidad, la resistencia, la fuerza y la 

coordinación, así como la reducción del estrés y la ansiedad, mejorando la 

autoestima y el estado de ánimo. 

La espiritualidad es otro aspecto que también impacta en la danza, se 

relaciona con la expresión de la fe, la conexión emocional y social, ya que su valor 

espiritual se ha reconocido en la historia y en diferentes culturas, tiene una 

expresión ancestral del cuerpo con una poderosa conexión social. Parte de una 

necesidad espiritual de la existencia humana y de la necesidad primordial de 

compartir, convirtiéndose en una expresión genuina y colorida, demuestra que 

emociones y sentimientos negativos y positivos son reales y profundos del alma, 

ayudan a sanar cuando se conecta al ser espiritual, permitiendo que el cuerpo suelte 

y exprese lo complicado con palabras. 

Así que, la danza es un arte que utiliza el movimiento del cuerpo para 

expresar emociones y transmitir ideas y narrativas que interactúan en diferentes 

espacios y que, a su vez, se convierte en un fenómeno social. Aunque 

particularmente, al arte no se concibe como un fenómeno aislado, ni como una 

producción neutral por parte de unos cuantos individuos, se crea una imagen de los 

seres humanos esforzándose a través de su actividad y pensamiento para crear una 

sociedad cada vez más amplias, con el propósito de afrontar y transformar su 

entorno. 

Las producciones artísticas, resultan singulares en el estudio sociológico, 

debido a que se aproximan a la máxima conciencia potencial de aquellos grupos 



14  

sociales privilegiados cuya mentalidad, pensamiento y comportamiento son 

orientados hacia una visión global del mundo. En resumen, la conciencia de la 

realidad de un grupo no se puede superar sin una profunda transformación social 

(Gouldmann, 1976). 

La danza es una acción inmersa en la sociedad, es una manifestación cultural 

profundamente arraigada en las sociedades de todo el mundo. A través del 

movimiento corporal, la danza trasciende las barreras lingüísticas y culturales, 

permitiendo la comunicación y expresión de emociones, valores y creencias 

compartidas, así como su papel en la conformación identitaria. Es considerada un 

tipo de lenguaje universal que comunica ideas, sentimientos y narrativas sin 

necesidad de palabras. Las coreografías transmiten emociones que pueden variar 

desde la alegría y la celebración hasta la tristeza y la introspección. 

En muchas culturas, la danza también ha sido utilizada como una forma de 

transmitir mitos, historias y tradiciones, manteniendo viva la herencia cultural. Se ha 

empleado en ceremonias y rituales a lo largo de la historia, desde ceremonias 

religiosas hasta celebraciones comunitarias. Estos eventos pueden fortalecer los 

lazos sociales y crear un sentido de pertenencia en la comunidad, además de 

proporcionar un medio para marcar hitos importantes en la vida de las personas. 

Dando a su paso, un poderoso vehículo para expresar la identidad cultural. 

A menudo, los estilos de danza son intrínsecos a una comunidad o grupo étnico 

específico y reflejan su historia, valores y tradiciones. La preservación y la práctica 

de estas formas de danza contribuyen a la continuidad cultural y al enriquecimiento 

de la diversidad. 

La danza también puede ser una forma de protesta y expresión política. A lo 

largo de la historia, grupos marginados han utilizado la danza como una forma de 

resistencia contra la opresión y para reivindicar sus derechos. Coreografías 

innovadoras y provocadoras pueden generar conciencia sobre cuestiones sociales 

importantes y estimular el cambio social. En consonancia, Devalle (2002) expone 

que: 



15  

El mensaje de resistencia, desarrollado en el terreno cultural, se vuelve evidentemente 

clandestino por la fuerza de las circunstancias. Dicho mensaje está basado en una memoria 

colectiva inasible y se expresa en códigos específicos a las sociedades subordinadas. [...] 

El proceso dinámico de la producción de formas estéticas defensivas en sociedades bajo 

dominación colonial se manifiesta mediante canciones, danzas y dramas dancísticos, los 

cuales, al usar elementos imbuidos en la cultura indígena, tratan de interpretar la realidad 

social y comunicar esta interpretación más allá de la situación de confrontación, violencia y 

represión (Devalle, 2002:243,245). 

 

A lo largo de los años, los estilos de danza han evolucionado en respuesta a 

influencias culturales, tecnológicas y sociales cambiantes. Nuevas formas de danza 

pueden fusionar tradiciones antiguas con expresiones modernas, lo que refleja la 

adaptación y la creatividad en la sociedad contemporánea. Ha evolucionado en 

cuanto a su lugar de representación, desde los teatros y salones de baile hasta los 

espacios no convencionales y la calle. Se ha adaptado a las nuevas realidades 

sociales y urbanas, busca representar la diversidad y luchar contra la discriminación, 

utilizando la tecnología a su favor para transformar los antiguos espacios escénicos. 

También desempeña un papel fundamental en la industria del 

entretenimiento y el turismo. Espectáculos de danza, desde ballet clásico hasta 

danza contemporánea, son apreciados por su belleza estética y su habilidad 

técnica. Además, en muchos destinos turísticos, la danza tradicional se presenta 

como parte de la experiencia cultural y atrae a visitantes interesados en explorar la 

riqueza cultural de un lugar. Por lo que, une a las personas, fortalece las 

comunidades y refleja la diversidad y la evolución de la humanidad a lo largo del 

tiempo. 

La danza es un fenómeno social2 que ha sido una parte integral de muchas 

culturas en todo el mundo. A través de la danza, las personas pueden expresar su 

 

2 De acuerdo con Durkheim, comprender un fenómeno social implica distinguir entre la causa que lo origina y la función que 
cumple en la estructura social. Para él, la función debe analizarse en relación con un propósito social, ya que la sociedad se 
sitúa por encima del individuo en la investigación sociológica (Valera, 2001, pp. 101–105). No obstante, Valera (2001) señala 
que los procesos histórico-sociales no son exclusivamente causales, pues se determinan internamente, poseen un carácter 
dialéctico al emerger de luchas de grupos y presentan dimensiones teleológicas y estadísticas vinculadas a objetivos previstos 
y a acciones individuales independientes. Estas dinámicas generan eventos que producen tendencias o reacciones, reflejando 
la naturaleza relativa y subjetiva de los fenómenos sociales, como expresión de la experiencia de ciertos sectores frente al 
conjunto, reforzada por la cohesión de un imaginario colectivo compartido. Según Goldman, las construcciones mentales 
derivadas de la perspectiva individual se integran con la conciencia colectiva, ya que solo el grupo desarrolla las categorías 



16  

identidad cultural, celebrar eventos importantes y conectarse con otros miembros 

de su comunidad. A su vez responde a las dinámicas de la sociedad y por tanto a 

su indeterminación y permanente mutación. 

Genera un impacto en la política y la sociedad en general, ya que puede ser 

utilizada como una herramienta para la protesta social y el cambio político, 

cuestionando y desafiando las normas sociales y moviéndose más allá de los límites 

establecidos, así mismo puede ser utilizada por los gobiernos y otros grupos 

poderosos como una forma de controlar la expresión cultural y la identidad. 

Construye procesos creativos y participativos que aborda problemáticas sociales y 

promueven la valorización del patrimonio cultural, la construcción de la ciudadanía 

y el fortalecimiento de la identidad. Funge como forma de recuperación de danzas 

locales y acervos dancísticos, así como para difundir la vida y obra de personajes 

locales de la danza, inspirando a las nuevas generaciones y resaltando el 

empoderamiento donde es esencial que hombres y mujeres participen por igual en 

proyectos de trascendencia cultural. 

Entre los ejemplos más notables está la capoeira, que integra técnicas 

marciales con la danza en una manifestación cultural compleja. El voguing, por su 

parte, emergió como baile urbano para visibilizar la exclusión social de las minorías 

y protestar contra la crisis del VIH que golpeó duramente a la comunidad gay entre 

los setenta y noventa. Hoy en día, el movimiento feminista también recurre a la 

música y la danza como formas de resistencia y exigencia de derechos. 

La danza ha sido un elemento clave en las culturas de todo el mundo durante 

siglos. Según Haas (2016), la danza tiene el poder de unir a las personas y crear un 

sentido de comunidad a través del movimiento y el ritmo. En muchas culturas, la 

danza se utiliza para celebrar eventos importantes, como bodas, funerales y 

festivales. A través de la danza, las personas pueden expresar sus emociones y su 

identidad cultural de una manera que es accesible y comprensible para toda la 

comunidad, pues nace a partir de sus conceptualizaciones. Por ejemplo, en la 

 
 

 

que organizan sus prácticas, mientras que la creatividad individual se moldea a través de la experiencia social y se expresa 
con coherencia y conciencia elevada (Devalle, 2002, p. 244). 



17  

cultura africana, la danza es una forma de comunicación que se utiliza para contar 

historias y transmitir valores culturales (Ellis, 2020). 

Además de su papel en la celebración de eventos, la danza también tiene un 

impacto en la identidad cultural y la cohesión social. Según Kozel (2019), la danza 

es una forma de arte que refleja y refuerza las identidades culturales. A través de la 

danza, las personas pueden expresar su pertenencia a una cultura específica y 

afirmar su lugar en el mundo. 

De igual forma, puede ser una forma de crear conexiones entre las personas 

de diferentes culturas, al aprender y participar en la danza de otras culturas, al hacer 

intercambios o fomentar la apreciación a partir de muestras, con ello las personas 

pueden desarrollar una mayor comprensión y valoración por las diferencias 

culturales. 

En México se tienen registros de su importancia desde la época 

precolombina, donde según narraciones de los primeros conquistadores, era un 

factor importante en eventos políticos y religiosos. Después de movimientos 

sociales como la Independencia y la Revolución Mexicana la danza comenzaría a 

convertirse en uno de los fenómenos más relevantes para la conformación de la 

nueva nación. 

La danza, entonces, puede definirse como una forma de expresión artística 

y cultural que utiliza el cuerpo como vehículo para comunicar ideas, emociones y 

tradiciones. En su práctica, no solo se transmite la creatividad individual, sino que 

también refleja las identidades colectivas, los valores y las creencias de una 

sociedad. A lo largo de la historia, ha sido un medio vital de transmisión de la 

memoria histórica, la resistencia cultural y la construcción identitaria. Desde los 

rituales prehispánicos hasta las manifestaciones contemporáneas, la danza en 

México ha evolucionado, adaptándose a los contextos sociales, políticos y religiosos 

de cada época. En su esencia, no es solo un arte performático, sino un testimonio 

vivo de la historia de un pueblo, un reflejo de su lucha, sus aspiraciones y su 

capacidad de reinvención frente a los cambios históricos y culturales. 



18  

1.2 Nacionalismo y la Danza en México 

Como se dijo anteriormente, la danza folklórica mexicana es una 

manifestación artística donde parte de su lenguaje es usado para transmitir la 

cultura y la identidad3 de México. 

La danza folklórica mexicana es una mezcla de diversas culturas y 

tradiciones que se han fusionado para crear una forma única de danza. Esta forma 

de danza se ha visto fuertemente influenciada por el nacionalismo mexicano y ha 

sido utilizada como un medio para expresar la identidad cultural y la unidad nacional. 

Así que, continuamente se construye a través de una composición que alberga 

diversas culturas y tradiciones del territorio mexicano. El impacto de la conquista 

española en México, por ejemplo, ha dejado una huella significativa en la cultura y 

la danza mexicanas. Además, las culturas prehispánicas también han dejado su 

huella en la danza folklórica mexicana, especialmente en el uso de movimientos y 

símbolos que reflejan la religión y la mitología prehispánicas. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

3 Desde una primera perspectiva, la cultura se concibe como el ámbito en el que los grupos construyen y organizan su 
identidad. Aunque esta idea ha sido estudiada por la antropología desde el siglo XIX, en la actualidad se analiza cómo se 
resignifica el sentido intercultural en un contexto global, donde la producción y circulación cultural transcienden fronteras, 
flexibilizando los límites nacionales o étnicos y posibilitando el acceso a múltiples repertorios (García, 2004, p. 35). La 
dimensión cultural está intrínsecamente relacionada con las realidades económicas, sociales y políticas, por lo que requiere 
un análisis histórico complementario. Además, a través de la socialización, las personas adaptan su identidad personal para 
alinearla con la del grupo al que pertenecen. De manera voluntaria o involuntaria, todos formamos parte de comunidades 
cuyos rasgos compartidos configuran la identidad colectiva. Las representaciones sociales cumplen un papel esencial al 
permitir que los grupos se definan en relación con otros y se valoren positiva o negativamente (García Martínez, 2008). Así, 
se generan estructuras sociales en las que los individuos asumen compromisos y realizan ajustes para mantener coherencia 
entre su visión del mundo y su contexto. La pertenencia a un grupo implica compartir un complejo simbólico-cultural que actúa 
como emblema y puede analizarse a través del concepto de representaciones sociales (Giménez, 1977, p. 14). 



19  

 

Figura 2. La danza del venado, un ejemplo de danza folklórica mexicana que refleja la cosmovisión prehispánica. (Fuente: 

Secretaría de Cultura, 2022 en https://www.cultura.gob.mx/noticias/descargar/c-9651-el-equipamiento-de-bellas-artes- 

permitira-ver-como-nunca-al-ballet-folklorico-de-mexico-amalia-hernandez-asegura-el-director..html) 

 

El nacionalismo mexicano, que surgió en la década de 1920, tuvo un impacto 

significativo en la danza folklórica mexicana. Buscaba crear una identidad nacional 

única y promover la cultura y las tradiciones mexicanas, así mismo, la construcción 

a partir del Estado-nación, funge como referencia a una forma específica de 

organización política que ha sido dominante en el mundo moderno. Por lo que, 

comparte el objetivo del ideal cultural que emerge de un territorio geográfico con un 

grupo de personas que comparten elementos culturales, históricos, lingüísticos y, 

en muchos casos, étnicos y religiosos. Como bien menciona Jaime Labastida el 

desarrollo de la danza artística y profesional requiere un apoyo directo por parte del 

https://www.cultura.gob.mx/noticias/descargar/c-9651-el-equipamiento-de-bellas-artes-permitira-ver-como-nunca-al-ballet-folklorico-de-mexico-amalia-hernandez-asegura-el-director..html
https://www.cultura.gob.mx/noticias/descargar/c-9651-el-equipamiento-de-bellas-artes-permitira-ver-como-nunca-al-ballet-folklorico-de-mexico-amalia-hernandez-asegura-el-director..html


20  

Estado4. Mientras que, Izaguirre (2016) subraya que la historia y el desarrollo de 

México están estrechamente ligados a la construcción del Estado mexicano (p. 4). 

Por lo que, la danza conforme a la construcción y desarrollo imperante dentro 

de un grupo social compete según el concepto de nación, puesto que se refiere a 

un grupo de personas que comparten una identidad común basada en aspectos 

culturales, históricos, lingüísticos, étnicos y a menudo religiosos. La dimensión 

formativa de este recurso fortalece el componente político-cultural, al destacar la 

construcción del héroe como figura cargada de significados ideológicos, políticos y 

artísticos. En México, esta estrategia ha servido para consolidar un relato nacional 

que exalta la unidad a través de héroes emblemáticos. De forma paralela, la danza 

desarrolla mecanismos similares dentro de sus propias comunidades, utilizando la 

heroificación como una herramienta para reforzar su identidad disciplinar y generar 

coherencia con la narrativa histórica más amplia. Este proceso también le permite 

crear un discurso ideológico propio que conecta con otras realidades sociales y 

culturales. Incluso, la nación tiene una conciencia colectiva, es decir, un sentimiento 

de pertenencia y unidad, que se refleja en símbolos, tradiciones, historia y valores 

compartidos. 

La interconexión conforme a la demografía respecto al Estado-nación se 

asocia con un territorio geográfico definido con fronteras internacionalmente, pero 

en el estudio de la cultura y a la vez de la danza, la cultura no se determina por 

delimitación de un territorio geográfico, sino que esta tiene variantes similares para 

catalogar esos valores y prácticas sociales que desempeñan el papel de 

reconocimiento y construcción de identidad a través de estas. Debido que tales 

territorios albergan gran población con lazos históricos y culturales compartidos que 

se consideran una nación; claro, sin dejar atrás a la soberanía, puesto que radica 

en la nación y se ejerce a través del Estado en dicho territorio. Por esta razón, el 

reconocimiento internacional y la aceptación de la soberanía del Estado-nación son 

 
 
 

4 Citado en La personalización en la historia de la danza de México: en límite en la construcción del conocimiento, V Encuentro 

Latinoamericano de Metodología de las Ciencias Sociales 16 al 18 de noviembre de 201 6, Mendoza, Argentina. Métodos, 

metodologías y nuevas epistemologías en las ciencias sociales: desafíos para el conocimiento profundo de Nuestra América. 

En Memoria Académica. (Disponible e: httg:/www.memoria.fahce.unlo.edu.arftrab_ eventos/ev.8477/ev.8477.od) 

http://www.memoria.fahce.unlo.edu.arftrab/


21  

fundamentales para su legitimidad y participación en asuntos globales, respecto a 

las prácticas sociales de cada colectividad. 

Por lo que el Estado-nación moderno busca una relación rigurosa y exclusiva 

entre el Estado y la nación, promoviendo una lengua común, una cultura 

predominante y la construcción de una historia nacional unificada. No todos los 

Estados tienen una correspondencia perfecta con la unificación de nación, lo que 

puede causar tensiones internas y desafíos en términos de identidad nacional y 

cohesión social. 

Dicho de esta forma, la danza folklórica mexicana se convirtió en una forma 

importante de expresar esta identidad nacional, y muchos maestros y grupos de 

danza comenzaron a enfocarse en los bailes y danzas tradicionales de México. De 

acuerdo con Néstor García Canclini (citado en Cuerpo Vestido de Nación, 2004): 

 
En los países con fuerte tradición indígena, el nacionalismo conservador ha tratado de 

cohesionar a las clases sociales y superar sus enfrentamientos auspiciando manifestaciones 

artísticas que representan el espíritu nacional. Esto es específicamente notorio en México, 

donde el impulso estatal dado al muralismo y, sobre todo, el fomento de las artesanías y la 

exaltación de sus productos como la máxima expresión popular, tuvieron como uno de sus 

objetivos centrales configurar una ideología nacionalista. (p. 157) 

 

La búsqueda por conformar el nuevo Estado, producto de la Revolución 

Mexicana, requiere una amplia explicitación del mismo para legitimarse entre la 

sociedad, por lo que el proyecto cultural revolucionario se divulga a sí mismo, para 

formar y sustentar al sujeto social que necesita, así que los temas nacionales y 

motivos del mismo, serían definidos de acuerdo a la territorialidad física y las 

expresiones culturales, convirtiéndolos en códigos para difusión; reflejados en las 

artes escénicas, las costumbres y tradiciones que deben ser visibilizadas, 

catalogadas y divulgadas, con el fin de que sean reconocidas de lo que es ser 

mexicano. Para lo que la difusión de dichos mensajes, serían a partir de 

espectáculos dancísticos y teatrales, si se toma en cuenta los altos índices de 

analfabetismo, así como la ausencia de radio y televisión, por lo tanto, la danza 

folklórica construye diferentes códigos de representación escénica para la 



22  

divulgación de las manifestaciones tradicionales, todo de acuerdo con el discurso 

hegemónico nacionalista. 

A partir de los años 20, el proyecto de Vasconcelos impulsó la danza 

escénica formando una danza nacional donde reivindican valores propios para 

fortalecer la cultura de un país fracturado por los levantamientos en armas pasados. 

Algunos de los nombres que son reconocidos y de igual forma pautaron la 

huella del nacionalismo en el ámbito dancístico (por mencionar algunos) son: Gloria 

y Nellie Campobello5, en los años 30 y 40, cuya época la END tendía a presentar 

una actitud nacionalista, así que una de las obras que marcarían al ballet de masas 

sería el espectáculo Ballet 30 30 y otros más, que se presentaban en el Estadio 

Nacional. Otro ejemplo, en donde se permite observar la presentación de la danza 

nacionalista es la obra Danza de las fuerzas nuevas, obra acompañada con piezas 

musicales de Blas Galindo6, la cual se mostraba dramática, con gran sentido 

mexicano, integrando al folclor y recreando algunos pasos, ahora bien, para la 

segunda parte del programa era La Coronela, obra que marcaría el camino hacia la 

danza nacionalista. Mientras que, Waldeen7, otro personaje destacado en el ámbito, 

 
 

 

5 Nacida en Villa Ocampo, Durango, el 7 de noviembre de 1900, Nelli Campobello fue directora de la Escuela Nacional de 

Danza, además de destacarse como bailarina, coreógrafa e investigadora de danzas tradicionales. Fundó el Ballet de la 

Ciudad de México y plasmó episodios de la Revolución Mexicana en su obra literaria. También colaboró con el periódico El 

Gráfico. Murió en Progreso de Obregón, Hidalgo, el 9 de julio de 1986 (INBAL, 2020). 

Por otro lado, el 21 de octubre de 1911 nació en Parral, Chihuahua, la hija menor de Rafaela Luna, quien inicialmente recibió 

el nombre de Soledad. Sin embargo, su hermanastra Francisca, 11 años mayor, modificó sus nombres: Francisca pasó a 

llamarse Nellie y Soledad fue conocida como Gloria. A los 19 años, Gloria obtuvo de la SEP su nombramiento como maestra 

de danza, especializándose en bailes regionales y recopilación de danzas tradicionales a través de las misiones culturales. 

Entre sus primeras coreografías se encuentra Troka el poderoso, obra para niños escrita por List Arzubide con música de 

Silvestre Revueltas. A inicios de los años cuarenta, con el respaldo del escritor Martín Luis Guzmán y del pintor José Clemente 

Orozco, las hermanas consolidaron el Ballet de la Ciudad de México, reuniendo a artistas que colaboraron en argumentos, 

coreografías, escenografías y música. Gloria se convirtió en la figura principal de las temporadas, participando como solista 

en casi todas las obras, formando a otros bailarines y creando coreografías. Junto con Orozco, desarrolló el argumento de la 

pieza Umbral (INBAL, 2020). 
6 Blas Galindo (1910–1993) compuso más de 150 obras, incluyendo ballets, cantatas, sonatas y piezas sinfónicas. Fue 

responsable de llevar los sones del mariachi jalisciense al formato sinfónico y dejó un legado importante de música coral, de 

cámara y para ballet, consolidándolo entre los principales compositores mexicanos (INBAL, 2020). 
7 Waldeen von Falkenstein, considerada una figura clave en el surgimiento de la danza moderna en México, nació en Dallas 

(Texas) en 1913. Llegó por primera vez a la Ciudad de México en 1934 acompañada del bailarín japonés Michio Ito. Su 

formación incluyó estudios en Los Ángeles con el Ballet Kosloff y Benjamin Zemach. En 1939 regresó a México para 

presentarse en el Palacio de Bellas Artes con Wilfred Widener. Fue entonces cuando la Secretaría de Educación Pública le 

encomendó crear una compañía de danza moderna, interesándose también por la cultura indígena. Su agrupación debutó en 

1940 con un estilo que buscaba un ballet moderno de identidad mexicana. En 1945 trabajó con el compositor Rodolfo Halffter. 

Entre sus alumnos destacados se encuentran Guillermina Bravo, José Mata y Federico Castro. Una de sus piezas más 

reconocidas fue *En la boda* (1948), inspirada en sones de Jalisco (Salas, 1993). 



23  

debido a que la primera danza con carácter nacional fue con ella, atrayendo a los 

intelectuales, a la crítica y al público. 

Se le indujo al camino nacionalista por influencias artísticas de parte de 

artistas mexicanos, logrando crear un equipo para la creación de un movimiento 

mexicano de danza, el cual contenía una finalidad muy consciente y enraizado, 

integrado por la pintura con Siqueiros8, Orozco9, con la influencia del muralismo, en 

música con Silvestre Revueltas10, personajes que solo ellos sabían rescatar y 

definirla a través de sus obras. Y durante 1973, Josefina Lavalle11, fundó el Fondo 

Nacional para el Desarrollo de la Danza Popular Mexicana (Fonadan), al que dirigió 

durante trece años; allí realizaría una investigación dancística a lo largo del país 

difundiendo el trabajo dancístico de los pueblos indígenas y creó un sistema de 

notación para la danza tradicional (Margarita Tortajada, 2012). 

Además de que el objetivo era realizar una serie de investigaciones para 

crear a la danza mexicana y convertirla en un organismo para la creación y 

composición de diversas obras basados en conocimientos de algunos temas 

mexicanos, indígenas y supuestamente prehispánicos, para lograr una corriente 

dancística nacionalista, la cual el Estado apoyaba. Las investigaciones sobre las 

danzas tradicionales fundamentaban las creaciones artísticas, la idea principal era 

ver cómo se baila en todos los lugares del país. Aunque había sesgos sobre las 

danzas, aún se practican danzas auténticas, lo importante es que existiera una 

interconexión con lo vivo y parte del pueblo en relación a sus prácticas sociales y 

 

8 Reconocido como uno de los “Tres grandes muralistas mexicanos”, José Clemente Orozco se caracterizó por una propuesta 

estética innovadora, experimentando con materiales y técnicas nuevas e incorporando el lenguaje del cine y la animación en 

su pintura. Fue pionero en crear cine pintado (México Desconocido, 2010; INBAL, 2019). 
9 Nacido el 23 de noviembre de 1883 en Zapotlán el Grande (hoy Ciudad Guzmán), Jalisco, Orozco ingresó en 1908 a la 

Academia Nacional de Bellas Artes de San Carlos, donde tuvo como maestros a Germán Gedovius y Leandro Izaguirre. Fue 

uno de los artistas más influyentes de inicios del siglo XX y formó parte del grupo de muralistas junto con Diego Rivera y David 

Alfaro Siqueiros. Dominó diversas técnicas como el fresco, la litografía, el dibujo y el grabado al aguafuerte (El Colegio 

Nacional, 2023). 
10 Silvestre Revueltas Sánchez nació en 1899 en Santiago Papasquiaro, Durango, en una familia reconocida por sus aportes 

intelectuales, entre ellos sus hermanos José, Fermín y Rosaura. Fue considerado un niño prodigio, dando su primer recital de 

violín a los 11 años. Más tarde estudió este instrumento y composición en el Conservatorio Nacional de Música. Es uno de 

los compositores más relevantes de la primera mitad del siglo XX, y su obra breve y original contribuyó de forma significativa a 

definir la identidad sonora de México (Secretaría de Cultura, 2023). 
11 Josefina Lavalle (Ciudad de México, 29 de enero de 1924–25 de mayo de 2009) es considerada un pilar de la danza 

mexicana por su extensa trayectoria, que abarcó docencia, investigación y creación escénica. Destacó como especialista en 

danza, contribuyendo con más de 40 coreografías originales, entre ellas Juan Calavera, La maestra rural, Informe para una 

academia, Danza para cinco palabras, Sueño de un domingo por la tarde en la Alameda, Cambio de tiempo y Corrido. (INBAL, 

2023). 



24  

culturales, con el balance entre tomarlo, recrearlo y convertirlo en aspecto escénico, 

pues al realizar de dicha forma, se entiende como si se perdieran los valores y es 

aquí el punto medio, ya que, si no se toma, se desconocen las diferencias culturales 

del país. 

También, como personajes ilustres a las pautas y construcciones posterior a 

la danza nacionalista, destaca Carlos Mérida12 un gran promotor y primer director 

de la academia de la danza, Marcelo Torreblanca un normalista pionero en la 

transmisión de la danza desde las escuelas normales. Y, por supuesto, Amalia 

Hernández dejó un legado por la escenificación y teatralidad de la danza. 

Figura 3. Amalia Hernández fundó su ballet folklórico en 1952, que ha representado a México durante más de 7 décadas 

(Fuente: Redacción El Universal SLP, 2019 en https://sanluis.eluniversal.com.mx/cultura/04-11-2019/10-datos-sobre-el- 

ballet-de-amalia-hernandez-un-tesoro-de-mexico/) 

 

 

En este sentido, la danza folklórica mexicana se convirtió en un instrumento 

importante para generar un sentido de pertenencia e identidad, además de transmitir 

 
 

12 La estética y el dinamismo de la danza, con su fluidez y fuerza, encontraron eco en la obra plástica del pintor y escultor 

guatemalteco Carlos Mérida, quien logró interpretar las conexiones y correspondencias entre ambas disciplinas artísticas. La 

danza no solo aparece en los títulos de sus piezas, sino que plasma en ellas las particularidades de la danza indígena y la 

evolución de la danza en América Latina. Su estilo se caracteriza por la geometrización del espacio, transformando los cuerpos 

en líneas y símbolos que otorgan un sentido cósmico a su obra, mientras que sus estelas adquieren cualidad escultórica 

(INBAL, 2019). 



25  

la cultura y las tradiciones mexicanas a nivel nacional y reflejar el orgullo de un país 

independiente cargado de historia y patriotismo, entre otras características. En el 

ámbito internacional, la danza folklórica mexicana se ha utilizado para promover una 

mejor comprensión y apreciación de la cultura y las tradiciones mexicanas. 

La danza folklórica mexicana ha tomado un papel importante en la promoción 

de prácticas dancísticas en todo el mundo. Además, la danza folklórica mexicana 

se ha utilizado para celebrar eventos importantes y para honrar a los dioses, y ha 

sido una parte integral de la vida cotidiana en muchas regiones de México. 

Según Reyes (2016), el nacionalismo mexicano buscaba crear una identidad 

nacional única y promover la cultura y las tradiciones mexicanas. La danza se 

convirtió en una forma importante de expresar esta identidad nacional, y muchos 

grupos de danza comenzaron a enfocarse en los bailes y danzas tradicionales de 

México. 

La danza folklórica, que es una forma de danza que se enfoca en los bailes 

tradicionales de México, tratándose de ámbitos populares en la manifestación 

artística en la década de 1930. Según Torres (2017), la danza folklórica se enfocó 

en la recreación y preservación de las tradiciones culturales y los bailes regionales 

de México. A través de la danza folklórica, se creó una conexión más profunda entre 

la el sentido de identidad nacional. 

Así que, en los últimos años del siglo XX e inicios de este siglo, la danza 

folklórica mexicana ha tenido presencia como protesta social y política, y refleja una 

forma para expresar la resistencia y la lucha contra la opresión y la injusticia. 

 
1.3 Danza tradicional y danza académica 

México cuenta con una rica y variada tradición de danza, que incluye tanto la danza 

tradicional, popular y académica. Dichas formas de danza tienen una larga historia 

en México y han evolucionado de manera diferente a lo largo del tiempo. 

La danza tradicional y la danza popular son dos términos que se suelen usar 

para describir expresiones de movimiento cultural en diversas sociedades. Aunque 

pueden estar relacionadas, tienen características distintivas que reflejan aspectos 

específicos de la cultura y la identidad de una comunidad. 



26  

Por lo que, es un lenguaje que se transmite de generación en generación en 

sociedades específicas, ya que es crucial para preservar identidad colectiva. Para 

Pablo Parga (2004) se entiende como danza tradicional aquella desarrollada por los 

grupos subalternos, que bajo un proceso de aprendizaje -no academizado-, la han 

heredado de generación en generación. 

Tiene profundas raíces históricas y culturales que a menudo se asocia con 

ceremonias religiosas, rituales, festividades y eventos significativos en la vida de la 

comunidad. Generalmente se transmite oralmente y a través de la observación y la 

imitación. No se documenta en forma escrita, lo que destaca su naturaleza oral y 

gestual. Es una manifestación donde los aspectos formales y coreográficos siguen 

patrones de movimientos y formas musicales rígidos y bien definidos por la tradición, 

que admiten variaciones respecto al diseño coreográfico, pasos e interpretaciones 

que se realizan en pareja y no requieren complejas formas de organización, 

preservan y transmiten mediante la práctica continua y la participación activa en la 

comunidad, contribuyendo a la continuidad de la herencia cultural. 

Dentro de la danza tradicional existen a menudo elementos tangibles con 

profundo simbolismo, relacionados con la historia, las creencias y los valores de la 

comunidad. Un claro ejemplo es la vestimenta, pues los trajes y accesorios pueden 

ser intrincados y detallados, a menudo reflejan la identidad étnica, regional o 

religiosa. 

En México, la danza tradicional es una manifestación artística que se remonta 

desde la época prehispánica, y ha evolucionado a través de la influencia de diversas 

culturas y tradiciones en el país; se caracteriza por su conexión con la historia, las 

creencias y las tradiciones culturales de la nación. 



27  

 

Figura 4. La danza de los voladores de Papantla, danza tradicional de origen prehispánico Fuente: (México Desconocido, 

2010 en https://www.mexicodesconocido.com.mx/los-voladores-de-papantla.html) 

 

 

En cambio, con la danza popular, resulta ser más accesible y se practica en 

contextos más informales. Puede ser una forma de entretenimiento y expresión 

social en eventos como festivales, fiestas y celebraciones comunitarias. La danza 

popular a menudo está diseñada para ser disfrutada por un público amplio y no 

requiere conocimientos técnicos especializados. 

A diferencia de la danza tradicional, la danza popular puede estar más abierta 

a la influencia de elementos contemporáneos, como la música y las tendencias 

actuales. Puede combinar movimientos tradicionales con formas de baile modernas, 

lo que la hace más propensa a la evolución y la adaptación, como muestra y ejemplo 

el tipo de vestimenta, al contrario de la danza tradicional, su vestimenta varía en 

adquirir un significado simbólico y profundo, por lo que, puede estar influenciada por 

las tendencias de la moda y por lo general se centra en el entretenimiento y la 

interacción social, sin embargo genera un impacto en la unión hacia las personas 

y fomentar un sentido de comunidad y celebración. 

En resumen, la danza tradicional y la danza popular son dos formas de 

expresión de movimiento con características únicas. Mientras que la danza 

tradicional se arraiga en los orígenes culturales de una colectividad y la danza 

http://www.mexicodesconocido.com.mx/los-voladores-de-papantla.html)


28  

popular tiende a ser más accesible y adaptable, reflejando la evolución de las 

preferencias y la interacción social contemporáneas. 

Ambas tienen el objetivo de preservar la cultura de una comunidad, dado que 

tanto la danza tradicional como la popular, en México son consideradas una forma 

de cohesión social, puesto que, permiten a las comunidades reunirse y celebrar 

juntos sus creencias, ritos y tradiciones culturales que aún están presentes en 

muchos puntos del territorio nacional y donde la danza es el principal factor social 

de comunión. 

De igual modo, se divide en diversas categorías, donde se incluye las danzas 

prehispánicas, las danzas mestizas y la danza folklórica. Como primera instancia, 

ejemplifico la "Danza de los Voladores" y la "Danza Azteca", mientras que, las 

danzas mestizas son una fusión de la cultura española y la indígena, principalmente 

representaciones de bailes en pareja. 

El análisis del folklore, como reflejo auténtico de la creatividad colectiva y la 

vida cultural de los pueblos, exige una mirada integral que contemple sus diversas 

formas de expresión dentro del entramado de la cultura nacional. Esto implica 

reconocer tanto sus manifestaciones más inmediatas y populares como aquellas 

que alcanzan mayor elaboración conceptual y estética (Guerra, 1989). 

Sin embargo, la danza folklórica13 en México se basa en la tradición popular, 

y su propósito es celebrar y expresar la identidad cultural y la cohesión social. 

Tomando en cuenta los cuatro niveles que permiten delimitar la presencia folklórica 

que propone el coreógrafo y director artístico, Ramiro Guerra en Teatralización del 

folklore y otros ensayos: 

Foco folklórico: La manifestación en su más puro estado: aquel ligado internamente a un rito, 

a un hábito recreacional, a una tradición o a un imperativo social. A partir de esta 

delimitación, diremos que existe un primer estadio en el que se desenvuelve la acción del 

 

 

13 El término folklore (folk-pueblo, lore-saber), se podría analizar como el saber del pueblo, que desde su creación permite 
designar elementos propios de una cultura que en un principio se es ajeno y, por ende, distintos para la otra cultura que los 
estudia. (Parga, 2004: 67). Es necesario reiterar que la cultura toma como objeto de estudio a otra, desde parámetros propios 
y no desde los ajenos, suponiendo esto a la existencia de la cultura hegemónica que estudia a una cultura subalterna. De 
acuerdo con Arturo Warman, en su libro La danza de moros y cristianos, “el término folklórico siempre surge cuando dos 
grupos de costumbres distintas se ponen en contacto para formar una unidad mayor y diferente de ambas” (1985:). Las 
danzas, músicas y otras prácticas desarrolladas de forma tradicional por los grupos subalternos, son señaladas en las 
condiciones folklóricas por no alcanzar la categoría de productos de arte. 



29  

llamado “foco folklórico”: la manifestación en su más puro estado, aquel ligado internamente 

a un rito, a un hábito recreacional, a una tradición o a un imperativo social. 

Proyección Folkórica: Cualquier forma de expresión cultural de los valores folklóricos, 

independiente del foco original, donde la actividad se da en función de poder ser observado 

captada por otros, en éstas establece una variante de comunicación con la presencia de 

personas que sólo participan como observadores y donde la ejecución está restringida por 

códigos de comunicación entre el ejecutante y el observador. 

Teatralización folklórica: Un espectáculo donde el trabajo técnico y especializado desarrolla 

y amplía con necesarias estilizaciones las manifestaciones folklóricas, sin salirse de 

fronteras y marcos que puedan deformarlo y dimensionar su foco comunicativo. 

Creación artística: El artista manipula la tradición folklórica a su saber y entender: la toma, 

retoma, recrea y utiliza como sujeto de las más atrevidas lucubraciones (Guerra, 1989: 5-6). 

 

Por otro lado, la danza académica en México se desarrolló a través de la influencia 

de la cultura europea en el país. Es una forma de danza que se caracteriza por su 

técnica refinada y su elegancia. La danza académica en México se basa en una 

serie de movimientos estandarizados y complejos, que son ejecutados con precisión 

y elegancia. Su propósito principal, es la creación de una obra de arte escénica que 

se centra en la belleza, la emoción y la expresión artística. 

 

Figura 5. Danza académica en México, expresión artística y cultural en puesta escénica (Fuente: Redacción Danzoneros, 

2021 en https://almomento.mx/escuela-nacional-de-danza-clasica-y-contemporanea-celebra-su-44-aniversario/) 



30  

La danza académica en México también es considerada una forma de expresión 

artística muy importante. Debido a que es una forma de arte que requiere una 

técnica especializada y un alto nivel de habilidad y disciplina; es una forma de arte 

escénica que combina la técnica y la perfección con la emoción y la expresión 

artística, por lo que es apreciada en todo el mundo. 

Como se mencionó anteriormente, una de las principales representantes de 

esta expresión escénica y que ha trascendido a lo largo de 70 años es la compañía 

de Amalia Hernández14. 

1.4 Grupos de danza, la difusión y promoción de un ideal cultural 

En las últimas décadas, la danza folklórica mexicana ha enfrentado desafíos en su 

devenir para el siglo XXI. El término "ideal cultural" puede tener diferentes 

significados dependiendo del contexto en el que se utilice. En general, puede 

referirse a una serie de valores, creencias, prácticas y normas que una sociedad 

considera deseables y que se espera que los individuos adopten y sigan. Estos 

ideales culturales pueden variar significativamente entre diferentes sociedades, 

culturas y épocas. El cine, la radio y la televisión funcionan como dispositivos 

culturales que afianzan y articulan elementos identitarios regionales, al tiempo que 

promueven una noción normativa de lo “típico” en relación con cada región. En 

contraste, desde el ámbito académico, la reflexión sobre lo mexicano no se plantea 

como una preocupación nacionalista, sino como un proceso de autoconocimiento 

que apela a la sensibilidad y las emociones. Bajo esta perspectiva, la representación 

festiva servía para disimular un profundo dolor colectivo, el cual se convirtió en una 

fuente significativa de inspiración artística (Pérez Montfort, 2016). 

En algunos casos, el ideal cultural puede estar relacionado con la belleza, el 

éxito, la riqueza o la felicidad, y puede manifestarse en forma de estándares 

estéticos, objetivos profesionales, comportamientos financieros o actitudes hacia la 

vida. Puede estar más relacionado con la moralidad y la ética, y puede reflejar los 

 

14 El nombre de Amalia Hernández está inseparablemente unido al del Ballet Folklórico de México, constituyendo una dupla 
representativa de la proyección cultural del país. Reconocida a nivel internacional como bailarina y coreógrafa, su labor 
permitió difundir las danzas tradicionales mexicanas, atrayendo a numeroso público nacional y extranjero al Palacio de Bellas 
Artes. Además, el 19 de septiembre —fecha cargada de significado para los mexicanos— coincide con el día de su nacimiento 
en 1917; falleció el 4 de noviembre del año 2000 (INBAL, 2019). 



31  

valores que una sociedad considera fundamentales, como la honestidad, la justicia, 

la libertad, la igualdad o la solidaridad. 

Considerando que los ideales culturales no siempre se corresponden con la 

realidad, y que puede haber discrepancias entre lo que una sociedad valora y lo que 

ocurre en la práctica. Puede que los ideales culturales varíen en una misma 

sociedad y que no todos los individuos los compartan o los sigan igual. 

“Lo típico mexicano era la combinación fiesta-alegría versus dolor-tristeza 

(Pérez Montfort, 2016, p. 309)”. Determinando así a lo “típicamente regional” en 

base a los valores que han estado desde siempre para ser admirados por propios y 

extraños. Ahora bien, los discursos nacionalistas llenos de sentimiento de 

pertenencia e identidad permearon el sentido de identidad y el orgullo regional para 

construir algo local frente a lo extranjero. Sin embargo, se muestran 

escenificaciones falsas dirigidas al público consumidor, tienden a servir como 

productos que sintetizan y simplifican construcciones culturales complejos (Pérez 

Montfort, 2016). 

Ejemplo de ello, es el arribo en 1919 y 1925, por parte de la Compañía de 

Bailes Clásicos de Anna Pávlova quien viene a México. Para la función de 

despedida celebrada en la plaza “El Toreo”, que congregó a cerca de 20 mil 

asistentes, se diseñó de manera especial la obra “Fantasías mexicanas”. Inspirada 

en el “Jarabe tapatío”, esta propuesta coreográfica no solo recuperaba elementos 

de la danza popular mexicana con relatos y escenas de la vida rural, sino que 

también reproducía figuras simbólicas como la mujer criolla y humilde, el hombre en 

actitud de conquista y referencias alegóricas a la Patria. Además, incorporaba 

evocaciones de gestas históricas, contribuyendo a reforzar una narrativa identitaria 

a través del arte escénico. Convirtiéndose, así como el primer intento nacionalista 

desde el academicismo: la Fantasía Mexicana de Anna Pávlova, coreografía clásica 

que instauró al Jarabe Tapatío como ícono de la “cultura mexicana” y modelo actual 

de la danza mexicana frente al mundo. (Dallal,1989) 

La configuración de estereotipos culturales se manifiesta de manera efectiva 

ante públicos tanto locales como foráneos, al sintetizar la complejidad y pluralidad 

de cada entorno en imágenes comprensibles que transforman las expresiones y 



32  

particularidades culturales en elementos clave para la construcción de identidades 

locales. Se argumenta que lo “típico” de tal o cual lugar es sinónimo de “auténtico”, 

por lo que es un valor positivo y poco modificable. Los patronímicos regionales, se 

apegan al registro anímico, es decir se muestran ante el extranjero los orgullos 

locales y sensibilidades características de “nuestro pueblo” (Pérez Montfort, 2016). 

De esta manera, los grupos de danza son una parte fundamental de la 

promoción y difusión de ideales culturales en todo el mundo; en México, desde el 

período revolucionario, estos grupos generalmente desarrollaron un juego 

fundamental en la promoción del sentimiento nacionalista y patriótico por medio de 

danzas tradicionales y folclóricas. 

Actualmente, en muchos países, los grupos de danza son la principal forma 

de preservar y celebrar la cultura tradicional y popular, y son fundamentales para 

mantener vivas las tradiciones y las historias de las comunidades. Ejemplo de ello, 

es la tarea que ha llevado a cabo la CIOOF 15, con el XXV Festival Internacional del 

Folklor de Hidalgo, dicho evento es organizado por la Compañía Folklórica 

Magisterial de Hidalgo, que encabeza el Dr. Alejandro Camacho González16 dicho 

así, desde hace 25 años, como una tradición, inicia sus actividades con más de 150 

participantes de distintas nacionalidades, desfilando por las principales calles de la 

ciudad de Tulancingo, municipio que vio nacer a la compañía dancística 

organizadora y a su vez al mismo director, cuyo objetivo es presentar a la ciudadanía 

las agrupaciones que integrarían la emisión correspondiente; contando con las 

compañías internacionales representativas de las delegaciones de Italia, Lituania, 

Portugal, Polonia y por supuesto, el país anfitrión México, culminando como en sus 

inicios en el estadio de fútbol 1o. de mayo, llevando a cabo la 

 

15 El Consejo Internacional de Organizaciones de Festivales de Folklore y Artes Tradicionales (CIOFF®), establecido en 1970, 

mantiene el reconocimiento como colaborador oficial de la UNESCO y posee acreditación ante su Comité de Patrimonio 

Cultural Inmaterial. Su labor se orienta a garantizar la salvaguardia, la promoción activa y la transmisión de las expresiones 

culturales tradicionales y del folklore, contribuyendo a su preservación como patrimonio vivo. (CIOFF, 2013) 
16 Alejandro Camacho González, reconocido como uno de los exponentes más destacados de la danza folklórica hidalguense, 

inició su trayectoria en 1975. Entre 1986 y 1994, formó parte del Conjunto Folklórico Magisterial Nacional, bajo comisión del 

Instituto Nacional de Bellas Artes, representando la cultura mexicana en más de 40 países. Es fundador y director de la 

Compañía Folklórica Magisterial de Hidalgo, que ha llevado la danza tradicional de su estado a diversos escenarios 

internacionales, fortaleciendo el patrimonio cultural. Desde 1999, preside el Festival Internacional del Folclor de Hidalgo, 

consolidándolo como un evento clave para la difusión de las expresiones folklóricas. Su actual cargo como vicepresidente 

mundial de CIOFF simboliza un reconocimiento significativo para la proyección del folklore hidalguense en el ámbito 

internacional. (Red Nacional de Información Cultural, 2016). 



33  

ceremonia de apertura. Para que posteriormente, este magno evento tenga 

participación en los municipios aledaños como lo son Acatlán, Santiago, Tenango 

de Doria, Tula de Allende, San Salvador y como cierre de este, en Tizayuca. 

De igual forma, a través de su participación en la danza, Guillermina Bravo17 

habría sido testigo de primera mano de las formas en que se utilizaban los grupos 

de danza para transmitir narrativas históricas, orgullo cultural y el espíritu del pueblo 

mexicano durante una era transformadora. 

De modo que, puedo determinar que un grupo de danza es un conjunto de 

bailarines que trabajan juntos para crear y presentar una variedad de formas de 

danza. Pueden ser formales como lo es el ballet de Silvia Lozano18, que cuentan 

con un registro oficial, de igual forma asociaciones civiles, escuelas o academias 

registradas ante el SAT, así como dependencias gubernamentales, por otro lado, 

los informales; son grupos que se forman desde la camaradería, obteniendo una 

autonomía e independencia para su ejecución y organización particular, los cuales 

pueden variar en número de integrantes, de igual forma se encuentran pequeños 

grupos de bailarines hasta grandes compañías de danzas profesionales 

independientes, ambos grupos de danza suelen actuar en una amplia gama de 

lugares, incluyendo teatros, festivales, eventos corporativos y eventos comunitarios. 

Por ejemplo, la compañía de danza folklórica Mecehualtin Mitotiani, originaria 

de San Juan del Río, liderado por los profesores Guillermo Olguín Santiago, José 

Antonio Galindo Ramos, Daniel Olguín Márquez y Nayeli Olguín Márquez, cuenta 

con 80 integrantes y 38 años de trayectoria, la cual se hace presente en cada edición 

de los concursos de huapango. 

 
 
 

 

17 Reconocida como la máxima representante de la danza escénica en México en el siglo XX, obtuvo el apelativo afectuoso 

de “la Bruja” en referencia a su singular talento para transformar cualquier aspecto de la realidad en lenguaje dancístico, 

consolidando así su lugar en la historia cultural del país (Varios autores, 2014). 
18 El Ballet Folclórico Nacional de México, bajo la dirección de Silvia Lozano, se ha consolidado como una institución 

fundamental en la preservación y difusión de la cultura mexicana durante más de seis décadas. La labor de la maestra Lozano 

se ha enfocado en salvaguardar la autenticidad y legitimidad de las expresiones tradicionales, presentando en escena cuadros 

dancísticos que mantienen vivos los símbolos y significados históricos. Gracias a su profundo conocimiento de la cultura 

nacional, sus producciones destacan por la fidelidad histórica, riqueza visual y calidad musical impecable. A lo largo de sus 

63 años de trayectoria, esta compañía ha realizado giras en más de 50 países, abarcando los cinco continentes, lo que refleja 

su impacto global en la promoción del patrimonio cultural mexicano (Maldonado, 2022). 



34  

Podría decir que, los grupos de danza son una herramienta poderosa para 

promover la cultura multidiversa.19 La danza es una forma de arte que puede ser 

practicada por personas de cualquier edad, género, origen étnico y cultural, lo que 

la hace accesible para una amplia variedad de personas. Así mismo, pueden usar 

su arte para representar las diferentes culturas y tradiciones de su país, lo que 

permite a las personas conocer y comprender la riqueza y la diversidad de las 

culturas de todo el mundo. 

En segundo lugar, los grupos de danza también tienen una función 

importante en la promoción de la inclusión cultural. La danza es una forma de arte 

que puede practicar cualquier persona, sin importar sus habilidades o 

discapacidades físicas. Generalmente, suelen utilizar esta capacidad para incluir a 

personas de diferentes capacidades y discapacidades en sus actividades, lo que 

promueve la inclusión y el respeto hacia la diversidad. Ejemplo de ellos es el grupo 

de danza HOGA se creó a principios del 2016 bajo la iniciativa e interés de la Lic. 

Marcela Ayala, presidenta de la institución, y liderado por el maestro Muñoz. Este 

grupo representa un espacio para integrar a jóvenes con discapacidad y brindarles 

la oportunidad y el espacio para mostrar su talento y desarrollar nuevas habilidades 

sociales y culturales. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

19 Al reflexionar sobre la diversidad cultural, es imprescindible reconocer que la cultura se entiende como una dimensión 
referida a las diferencias, contrastes y comparaciones, concebida no como una esencia propia de los grupos, sino como un 
recurso heurístico que permite abordar la diferencia. En este sentido, la cultura es un subconjunto seleccionado de diferencias 
que funcionan para articular las fronteras entre identidades (García, 2004, p. 39). La antropología, por su parte, ha estudiado 
la diversidad en la vida cotidiana, resaltando la particularidad y la inconmensurabilidad de cada cultura. Sin embargo, Clifford 
Geertz advierte que esta variedad cultural está perdiendo su vigor, convirtiéndose en un espectro reducido y diluido. Se 
evidencia un proceso donde los contrastes culturales se desvanecen, y el mundo local comienza a asemejarse más a un 
bazar kuwaití que a un club inglés tradicional (Geertz, 1996, p. 56). 
“La diversidad cultural, por tanto, no se encuentra en espacios lejanos, sino en nuestra propia aldea, nos encontramos 
inmersos en una época de mestizaje y mezcla de diversidades, somos el resultado y producto de un enorme collage”. 
(Aguilera: 2002). 



35  

 

Figura 6. Participantes en el Concurso de Huapango, Jacala 2023 (Fuente: Pasión Huapanguera, 2023 en 

https://www.instagram.com/p/C0PuEo1PKeP/?utm_source=ig_web_copy_link&igsh=MzRlODBiNWFlZA==) 

 

 

En tercer lugar, los grupos de danza pueden ser una herramienta efectiva para la 

promoción del patrimonio cultural y la preservación de las tradiciones locales. A 

través de la práctica y la representación de la danza tradicional, pueden preservar 

las historias y las tradiciones culturales de las comunidades locales, y transmitir 

estas historias y tradiciones a las generaciones futuras. En este sentido, juegan un 

papel importante en la promoción de la identidad cultural y la protección del 

patrimonio cultural, ejemplo de ellos son los grupos de danza anteriormente 

mencionados. 

En cuarto lugar, los grupos de danza también pueden desempeñar un papel 

en la promoción del turismo cultural.20 La danza es una forma de arte que a menudo 

 

20 El turismo es fundamental para el desarrollo económico del país, y el apoyo que ha obtenido por parte del gobierno afirma 

la relevancia del modelo económico capitalista de México, el cual se ha expandido como industria convirtiendo a locaciones 

como escenarios de consumo, es decir, lugares donde se han inventado arquitecturas y estéticas que resultan atractivas. 

(Flores y Nava, 2016). Dentro del sistema económico liberal, la turistificación se encuentra promovida e inducida por 

importantes corporaciones multinacionales del sector turístico y por organismos financieros internacionales que configuran 

la dinámica económica global (Oehmichen, 2013). En este sentido, Adam Kaul (2013) destaca que el turismo actúa como un 

catalizador de los procesos de comercialización, afectando de manera directa la performatividad y los sentidos culturales 

implicados. 

http://www.instagram.com/p/C0PuEo1PKeP/?utm_source=ig_web_copy_link&igsh=MzRlODBiNWFlZA%3D%3D)


36  

se asocia con la cultura y la tradición de un país o una región en particular. Así 

mismo, pueden presentar espectáculos y representaciones de danza tradicional y 

popular que pueden atraer a turistas interesados en la cultura y la historia de un 

lugar determinado. De esta manera, los grupos de danza pueden contribuir al 

desarrollo económico y la promoción del turismo cultural. 

En conclusión, la danza en México tiene una extensa y rica historia que se 

remonta a la época prehispánica, cuya raigambre se encuentra en rituales y 

tradiciones indígenas. A través de los siglos, la danza ha evolucionado e 

incorporado influencias diversas desde la cultura española durante la conquista 

hasta las corrientes artísticas modernas. 

El nacionalismo del siglo XX utilizó estratégicamente la danza folklórica con 

la finalidad de conformar tanto una identidad como una unidad nacional, lo cual dio 

origen a compañías guía como el Ballet Folklórico de Amalia Hernández. 

En ese mismo sentido, los grupos de danza tienen una función vital con la 

búsqueda de la difusión de ideales culturales en todo el mundo. Desde la promoción 

de la diversidad cultural y la inclusión hasta la preservación del patrimonio cultural 

y la promoción del turismo cultural, los grupos de danza pueden desempeñar un 

papel clave en la promoción identitaria de la historia y las tradiciones de las 

comunidades locales. 

Como tal, es importante apoyar y fomentar los grupos de danza como un 

medio para difundir y promover ideales culturales. Y aunque, uno de los principales 

desafíos es la necesidad de adaptarse a las nuevas formas de comunicación y de 

consumo cultural21 que han surgido con la globalización y la digitalización. Además, 

 

Diversas aproximaciones académicas y profesionales coinciden en que la turistificación, por sí sola, no asegura la 

preservación de las tradiciones dancísticas y musicales, planteando la necesidad de cuestionar si el turismo puede ser 

realmente una vía para su salvaguarda (Flores y Nava, 2016, p. 23). Aunque las músicas y danzas tradicionales atraviesan 

procesos comunes de mercantilización y turistificación global, cada una muestra particularidades específicas que emanan de 

su historia y contexto sociocultural actual. La permanencia de estas tradiciones constituye un proceso trascendental en el que 

participan activamente los intérpretes junto con otros agentes sociales. Además, se observan propuestas creativas y solidarias 

que buscan construir una forma de coexistencia distinta a la lógica capitalista predominante (Flores y Nava, 2016). 
21 Para comprender la circulación de bienes, mensajes y cambios de significado entre distintos grupos, es necesario que los 
análisis antropológicos dialoguen con los estudios sobre comunicación. Este diálogo permite observar cómo los significados 
son transmitidos, recibidos, reinterpretados o recodificados, mientras que el vínculo entre el análisis intercultural y las 
relaciones de poder revela quiénes poseen mayor capacidad para modificar dichos significados (García, 2004, p. 35). En el 
ámbito de la interculturalidad, las diferencias culturales y la justicia, el debate central se encuentra entre las perspectivas 
posmodernas y posilustradas, siendo la versión posmoderna, relacionada con Jean-François Lyotard, la que enfatiza el 
disenso, la emergencia de diferencias, la existencia de islotes culturales sin comunicación y la prevalencia de un aislamiento 
cultural (Aguilera, 2002, p. 1). 



37  

también se han generado debates sobre la autenticidad y la apropiación cultural en 

la danza folklórica, lo que ha llevado a una mayor reflexión y crítica sobre su práctica 

y significado. 

La danza es una forma de expresión corporal, con movimientos rítmicos y 

secuenciados, que utiliza el cuerpo humano para comunicar ideas, emociones e 

identidades tanto individuales como colectivas. Enmarcada en tradiciones 

ancestrales, condensa elementos simbólicos y narrativos que le otorgan una 

dimensión que trasciende lo puramente coreográfico. 

En el caso de danzas tradicionales como la de los pastorcitos y el huapango, 

estos componentes adquieren especial relevancia. Transmiten cosmovisiones, 

memorias históricas y sentidos de pertenencia arraigados en una comunidad 

específica. Más allá de pasos estéticos, plasman formas de vida, creencias, valores 

y relaciones sociales propias del grupo humano donde se gestan. 

De este modo, constituyen vehículos de cohesión e identidad para sus 

practicantes, quienes encuentran en estas coreografías elementos que reafirman su 

unicidad y que robustecen sus vínculos como colectividad. En estas danzas 

confluye tanto la conservación de una herencia cultural compartida, como su 

reinterpretación constante acorde a nuevos contextos. Son, en síntesis, danza, 

memoria y porvenir de un pueblo. 



38  

La danza, en su más amplia y rica definición, se presenta como un fenómeno 

cultural de enorme relevancia y complejidad en México. A lo largo de este capítulo, 

hemos desglosado su significado no solo desde una perspectiva técnica y estética, 

sino también como un fenómeno social profundamente arraigado en las dinámicas 

culturales e históricas del país. Al definir la danza, reconocemos que su esencia 

trasciende la mera ejecución de movimientos rítmicos, integrándose como una 

forma de expresión que comunica y preserva la identidad cultural, reflejando y 

moldeando a su vez las características particulares de las comunidades que la 

practican. 

La danza en México ha desempeñado un papel crucial en la configuración de 

la identidad nacional. Desde los movimientos nacionalistas del siglo XX, que 

buscaron reivindicar las tradiciones indígenas y mestizas como símbolos de una 

nación diversa y unida, hasta los esfuerzos contemporáneos por mantener vivas 

estas expresiones frente a la globalización, la danza se ha erigido como un baluarte 

de la cultura mexicana. En este contexto, hemos distinguido entre la danza 

tradicional y la danza académica, ambas con sus propias características, orígenes 

y roles dentro del tejido cultural del país. La danza tradicional, con sus raíces en las 

prácticas comunitarias y celebraciones populares, y la danza académica, con su 

enfoque en la técnica y la formalidad, representan dos caras de una misma moneda 

cultural que se complementan y enriquecen mutuamente. 

Los grupos de danza, en este entramado, juegan un papel vital con los 

ideales culturales. Actúan como custodios y transmisores de un legado que va más 

allá de la mera representación artística, constituyendo verdaderas instituciones que 

preservan y enseñan las tradiciones a nuevas generaciones. Estos grupos, al 

tiempo que promueven un sentido de identidad y pertenencia, también funcionan 

como agentes de cambio social, utilizando la danza como herramienta para la 

educación, la cohesión comunitaria y la revitalización cultural. 

Este análisis nos lleva a considerar las especificidades regionales, que son 

el enfoque del siguiente capítulo. Mientras que en este primer capítulo hemos 

trazado una panorámica amplia y contextual sobre el hacer danza en México, es 

crucial ahora dirigir nuestra atención a un caso particular: la región de Cuesta 



39  

Blanca. En el segundo capítulo, examinaremos cómo las condiciones geográficas, 

económicas y sociales de Cuesta Blanca influyen en el desarrollo y la práctica de la 

danza en esta región. Este enfoque nos permitirá ilustrar cómo los factores locales 

moldean las expresiones dancísticas, ofreciendo una comprensión más detallada y 

matizada de la interrelación entre el entorno y la cultura. 

Así, la transición hacia el análisis específico de Cuesta Blanca no solo 

complementa el marco teórico e histórico establecido en este primer capítulo, sino 

que también nos proporciona una base empírica para profundizar en el 

entendimiento de la danza como una manifestación cultural viva y dinámica, 

adaptada y reactiva a las particularidades de cada contexto regional. Al estudiar 

estas interacciones locales, se espera desentrañar los matices y peculiaridades que 

configuran la danza en Cuesta Blanca, contribuyendo a una visión integral que 

enriquezca nuestra apreciación de la multiculturalidad de México. 



40  

CAPÍTULO 2. DONDE INICIA LA SIERRA… T´AXÄNGUANI22 (CUESTA 

BLANCA) 

La danza adquiere distintos significados y funciones de acuerdo con el contexto en 

el que se introduce. Debido a lo anterior, resulta pertinente examinar las condiciones 

geográficas, económicas y sociales de Cuesta Blanca en Hidalgo, como punto de 

partida para comprender la intersección entre la danza y las comunidades locales. 

Con base en ello, será posible determinar no sólo el rol que desempeña en esta 

región, sino también la ejecución particular que adquiere en esta comunidad. 

 
2.1 Localización: Cardonal y sus colindancias 

Abarcando una superficie de 20,905.12 km², el estado de Hidalgo se encuentra en 

la zona centro de México y está atravesado por la Sierra Madre Oriental. Limita con 

San Luis Potosí al norte; Veracruz al noreste y este; Puebla al este y sureste; 

Tlaxcala y Estado de México al sur; y Querétaro al oeste. Su territorio presenta una 

diversidad geográfica que incluye cadenas montañosas, lomeríos, llanuras, así 

como valles, mesetas y cañones (INEGI, 1992). 

Geo-culturalmente el estado de Hidalgo tiene 10 regiones que lo 

comprenden: la Huasteca, Sierra baja, Sierra alta, Sierra otomí- tepehua, Sierra 

gorda, Valle de Tulancingo, Valle del mezquital, Comarca Minera, Cuenca de 

México y Altiplanicie pulquera (véase ilustración 7). 

Las regiones culturales o culturas regionales se entienden como espacios 

históricos y territoriales donde grupos sociales específicos crean, comparten y 

recrean tradiciones, prácticas y expresiones que consolidan su identidad colectiva 

y los diferencian de otros grupos. Por su base cultural, estas regiones no 

necesariamente se corresponden con las delimitaciones políticas, jurídicas o 

administrativas establecidas para las naciones, estados o municipios que integran 

la geografía mundial (Hernández Cortés et al., 2004, p. 7). 

 
 
 

 

22 T'axa vine de T'axi = blanco y Nguani = cuesta o subida, nombre de Cuesta Blanca en idioma Otomí, (Testimonio oral, 

Pascuala Cornejo, Cuesta Blanca, julio de 2022) 



41  

 
 

Figura 7. Mapa del estado de Hidalgo y sus regiones geo culturales, (Fuente: http://cultura.hidalgo.gob.mx/) 

 
En la parte occidental del estado de Hidalgo, dentro de la región conocida 

como Valle del Mezquital, se ubica el municipio de El Cardonal. Este limita al norte 

con los municipios de Nicolás Flores y Tlahuiltepa; al sur con Santiago de Anaya; al 

este con Metztitlán y Eloxochitlán; y al oeste con Ixmiquilpan (véase ilustración 8). 

Cardonal es un municipio reconocido por la presencia histórica de culturas 

originarias como la otomí o hñähñu. Políticamente, está conformado por 46 

comunidades y dos rancherías, según lo establecido en el Bando de Policía y 

Gobierno local. Por otra parte, el Instituto Nacional de Estadística y Geografía 

(INEGI) identificó un total de 81 localidades en toda su extensión territorial 

(Granados, 2015). 

Contando con una ubicación en las zonas altas del Valle, perteneciente a una 

región semiárida, de escaza producción agrícola, produce que las condiciones 

sociales resulten con dificultades, sin embargo, dicha situación económica, el 

http://cultura.hidalgo.gob.mx/


42  

relativo aislamiento del municipio con su difícil acceso, contribuyen al mantenimiento 

de la lengua y cultura otomíes (Franco, 2012) 

 

Figura 8 Mapa. Ubicación del municipio de el Cardonal, (Google Earth, s. f.) 
 

Figura 9. Mapa. Ubicación vista satelital de Cuesta Blanca en el municipio de el Cardonal, (Google Earth. (s.f). 
https://earth.google.com/web/@20.6460374,-99.07436731,2086.35340531a,642.11647734d,35y,- 

25.89863011h,1.4639582t,360r/data=OgMKATA) 
 
 

 

Según los datos del Panorama Sociodemográfico de Hidalgo, y los resultados 

del Censo de Población y Vivienda 2020-2021, en Cardonal había 19,431 habitantes, 

47.9% hombres y 52.1% mujeres. Ver gráfica 1. 

https://earth.google.com/web/%4020.6460374%2C-99.07436731%2C2086.35340531a%2C642.11647734d%2C35y%2C-25.89863011h%2C1.4639582t%2C360r/data%3DOgMKATA
https://earth.google.com/web/%4020.6460374%2C-99.07436731%2C2086.35340531a%2C642.11647734d%2C35y%2C-25.89863011h%2C1.4639582t%2C360r/data%3DOgMKATA


43  

 

 
Figura 10. Gráfica. Población del Municipio de Cardonal. Fuente: Panorama Sociodemográfico de Hidalgo, Censo de 

Población y Vivienda 2020-2021. INEGI. 

 

El municipio de Cardonal concentra a su población principalmente en los 

rangos de edad de 10 a 14 años, 5 a 9 años y 15 a 19 años, abarcando estos grupos 

el 26.6% del total poblacional. Dentro de este municipio se sitúa la comunidad de 

Cuesta Blanca, conocida comúnmente como la puerta de la Sierra, denominación 

que hace referencia a un accidente natural: una pendiente de caliza blanca 

localizada antes de acceder a la comunidad (Granados, 2015). 

Cuesta Blanca se encuentra aproximadamente a 2:20 horas de la capital 

Hidalguense por la carretera Ixmiquilpan-Cardonal. 

 

Figura 11 Mapa. Ubicación Cuesta Blanca, (Fuente: Google maps, 2022 https://maps.app.goo.gl/ryg3VTqituGXsgfj9) 



44  

Las localidades cercanas a Cuesta Blanca incluyen Pinalito, Arenalito y San 

Miguel Tlazintla; sin embargo, la influencia que Cuesta Blanca ejerce sobre estas 

comunidades vecinas es limitada (Granados Alcantar, 2015). 

 

Figura 12 Vista aérea de Cuesta Blanca 25 de diciembre 2022 (Fuente: Facebook, Feria Cuesta Blanca 
https://www.facebook.com/people/Azteca-digital) 

 

 

El análisis de la estructura demográfica de Cuesta Blanca es fundamental 

para entender cómo las condiciones geográficas, económicas y sociales influyen en 

la práctica de la danza en la región. La composición demográfica afectará 

directamente la disponibilidad y continuidad de practicantes de danza, así como la 

transmisión de conocimientos y tradiciones culturales. 

Para determinar si existe un relevo generacional en Cuesta Blanca, debemos 

analizar la estructura demográfica de la región utilizando los datos disponibles del 

Panorama Sociodemográfico de Hidalgo y los resultados del Censo de Población y 

Vivienda 2020-2021. 

Franja de edad Número de 
mujeres 

Número de 
hombres 

Total de 
habitantes 

Bebés (0-5 años) 6 13 19 

Jóvenes (6-14 
años) 

32 18 50 

Adultos (15-59 
años) 

78 69 147 

Ancianos (60 años 
o más) 

31 23 54 

Tabla 1. Población Cuesta Blanca. Fuente: Panorama Sociodemográfico de Hidalgo, Censo de Población y Vivienda 2020- 
2021. INEGI. 

http://www.facebook.com/people/Azteca-digital)


45  

Por lo que podemos determinar que la pirámide de edad de Cuesta Blanca 

muestra varios aspectos clave en relación con el potencial de relevo generacional. 

Primero, con solo 19 bebés (0-5 años), la base de la pirámide es relativamente 

estrecha, lo que sugiere una tasa de natalidad baja en comparación con el total de 

la población. Segundo, la población juvenil de 50 individuos (6-14 años) representa 

una franja significativa, aunque no extremadamente amplia. Este grupo podría ser 

crucial para el relevo generacional si se les proporcionan las oportunidades 

adecuadas. 

La franja más amplia es la de adultos, con 147 personas (15-59 años). Esta 

estructura indica una población mayoritariamente en edad productiva, lo que podría 

sostener la economía local a corto y mediano plazo. Además, con 54 ancianos (60 

años o más), hay una proporción significativa de la población mayor, lo que puede 

implicar desafíos futuros relacionados con el cuidado y la atención a la tercera edad. 

En cuanto a la distribución de género, en todas las franjas de edad hay una 

ligera predominancia de mujeres, constituyendo el 52.1% del total de la población. 

Esta distribución de género podría influir en las dinámicas familiares y sociales, 

afectando las tasas de natalidad y la cohesión comunitaria. Ver gráfica 2. 

 

 
Figura 13 Gráfica. Características económicas del Municipio de Cardonal. (Fuente: Panorama Sociodemográfico de Hidalgo, 

Censo de Población y Vivienda 2020-2021. INEGI). 

 

Para determinar si hay un relevo generacional en Cuesta Blanca, es 

necesario considerar varios factores. La baja cantidad de bebés sugiere una tasa 



46  

de natalidad relativamente baja, y para un relevo generacional efectivo, sería 

deseable una mayor cantidad de nacimientos. Con 50 jóvenes (6-14 años), hay un 

potencial moderado para el relevo generacional, pero es crucial evaluar si estos 

jóvenes permanecerán en la región o migrarán en búsqueda de un mejor futuro. Ver 

gráfica 2. 

 

 
Figura 14. Gráfica. Características Educativas en el Municipio de Cardonal. Fuente: Panorama Sociodemográfico de 

Hidalgo, Censo de Población y Vivienda 2020-2021. INEGI 

 
. 

 

La migración puede afectar significativamente el relevo generacional. Si los 

jóvenes tienden a emigrar, el relevo generacional podría verse comprometido. Por 

el contrario, la inmigración de jóvenes y familias jóvenes podría fortalecer la 

población en edad reproductiva. Las oportunidades de empleo, educación y calidad 

de vida en Cuesta Blanca también influirán en la retención de la población joven y 

adulta. Mejoras en estos aspectos podrían incentivar a los jóvenes a permanecer y 

contribuir al desarrollo local. 



47  

 
 

 
Figura 15 Gráfica. Migración en el Municipio de Cardonal. Fuente: Panorama Sociodemográfico de Hidalgo, Censo de 

Población y Vivienda 2020-2021. INEGI. 

 

Este análisis demográfico nos proporciona una base sólida para comprender 

el contexto en el que se desarrolla la danza en Cuesta Blanca, permitiendo así una 

visión integral y detallada de su evolución y sostenibilidad en el tiempo. 

En Cuesta Blanca existe un sentido arraigado del pueblo originario de la 

región otomí, aunque los hablantes de la lengua otomí son minoría. 

 

 
Figura 16 Gráfica. Migración en el Municipio de Cardonal. Fuente: Panorama Sociodemográfico de Hidalgo, Censo de 

Población y Vivienda 2020-2021. INEGI. 



48  

Según las métricas recopiladas, el 56.71% de la población de tres años y 

más habla alguna lengua indígena. Este porcentaje evidencia una notable 

prevalencia de lenguas indígenas entre los habitantes de la región, lo cual es un 

indicador relevante de la preservación cultural y lingüística en la cabecera municipal. 

Por lo que, según INEGI (Censo de 2020), la lengua nativa es el otomí o Hña-Hñú 

con el 30% de la población hablante de la comunidad de Cuesta Blanca. De ello se 

desprende la diversidad étnica y cultural que distingue a la población, permite 

evidenciar la importancia de las lenguas indígenas, especialmente el otomí y 

náhuatl, aspectos fundamentales para el dinamismo público y la búsqueda de la 

preservación cultural. 

Este dato sugiere un grado de bilingüismo entre los hablantes de lenguas 

indígenas, lo que podría estar relacionado con factores educativos y 

socioeconómicos que fomentan el aprendizaje del español como lengua dominante 

en la comunicación diaria y en el ámbito oficial. 

 

 
2.1.1 Contexto Histórico 

 
 

Al retomar el término de “cultura otomí”, a veces se piensa con un absolutismo 

referente al concepto, se vuelve necesario estudiar detenidamente las vertientes de la 

vida cotidiana de los otomíes, enfocándose en la función y el significado de los 

componentes que constituyen su cultura, la cual se encuentra firmemente arraigada en las 

prácticas colectivas del grupo, que emergen de procesos históricos y que por ende, 

implican cambio e identidad colectiva, así como procesos cognitivos, ideológicos y 

de invención material, es decir, retomar la importancia que estos elementos tienen 

al comprender el enfoque de una visión cultural como resultado colectivo, que 

constituye al grupo social, en comunidades que están inmersas en la estructura 

social del Valle del Mezquital. 

De acuerdo con Sánchez Vázquez (2010), la cultura otomí no debe 

entenderse como una entidad homogénea, ya que las costumbres y tradiciones 



49  

difieren entre las comunidades de Actopan, San Salvador, Ixmiquilpan, Alfajayucan 

y Cardonal, pese a su común identificación como otomíes (pp. 289-290). 

Burke (1992, p. 56) indica que tanto una comunidad como un individuo 

pueden ser puntos desde donde se perciben las coherencias, contradicciones y 

vacíos dentro de los grandes sistemas sociales y culturales, dejando al individuo un 

margen de libertad limitado. Es destacable que la mayoría de las comunidades 

continúan reconociéndose como tales, haciendo frente a la modernidad con sus 

prácticas culturales y sociales, generando un refuerzo en su identidad colectiva, 

que, dicho así, permiten al grupo existir. 

Hasta hoy en día, los otomíes, han adquirido cierta adaptación y por ende 

sincretismo ante los cambios políticos, económicos y sociales, con estrategias 

viables para enfrentar su marginación. Podría decirse, que un proceso sincrético de 

herencia prehispánica y colonial resultó en la expresión religiosa y social de los 

pueblos otomíes, lo que posibilita su apreciación en torno a las actividades 

culturales realizadas por la comunidad. 

Galicia y Sánchez (2002), refieren que, en el periodo hegemónico de Tula, 

los otomíes destacaban entre la sociedad, aunque los nahuas tenían el poder 

político. En el centro de México, la población otomí se encontraba asentada en el 

occidente del Valle de México, en la región de Xaltocan. La guerra emprendida por 

los tepanecas forzó su desplazamiento, y posteriormente, la Triple Alianza dominó 

la zona, provocando una redistribución poblacional que llevó a los otomíes a ocupar 

territorios de difícil acceso y con limitaciones agrícolas. A pesar de estos cambios, 

la estructura social otomí tradicional se ajustó mediante alianzas matrimoniales 

entre caciques otomíes y mexicas. En 1520, la región del Valle del Mezquital fue 

conquistada por los españoles, quienes aprovecharon la fragmentación política y 

social mexica para establecer su dominio. En algunos casos, devolvieron el poder 

a señoríos otomíes sometidos previamente por la Triple Alianza, y en otros, 

establecieron jurisdicciones indígenas bajo sistemas de encomienda y 

corregimiento. 

Ya para 1530, Cortés repartió encomiendas en varias zonas del Valle del 

Mezquital, como recompensa a quienes participaron en la Conquista. 



50  

Para prevenir que el control de grandes extensiones territoriales recayera 

en un reducido grupo de terratenientes que pudieran desafiar la autoridad colonial, 

la Corona española distribuyó tierras llamadas mercedes a particulares, las cuales 

constituyeron el precedente de las haciendas. Paralelamente, apoyó la instauración 

del cabildo indígena y, aunque permitió la existencia de las encomiendas, 

implementó medidas restrictivas para contener su poder y asegurar el dominio 

colonial sobre la región. Respecto a los corregimientos, cuando empieza la 

explotación de minas alrededor de 1540, se estableció un alcalde mayor, encargado 

de los pueblos españoles, donde Cardonal era un real de minas administrado por la 

alcaldía mayor de Ixmiquilpan 

Durante los primeros años de la colonia en el Valle del Mezquital, la misión 

evangelizadora de los frailes franciscanos y agustinos se extendió a lo largo del 

Valle, la Sierra y la región de la Huasteca. Estos religiosos no solo difundieron la 

nueva religión, sino que también organizaron aspectos sociales en las comunidades 

indígenas y enseñaron oficios específicos que permitieron a los indígenas fungir 

como fuerza laboral en la edificación de obras arquitectónicas monumentales, entre 

ellas los conventos ubicados en Actopan e Ixmiquilpan. 

Para lograr una evangelización más eficaz, ciertos frailes aprendieron las 

lenguas indígenas, lo cual les permitió establecer un vínculo más profundo con los 

pueblos originarios y avanzar en la supresión de prácticas consideradas idolátricas. 

De acuerdo con la real cédula de Felipe I del 19 de septiembre de 1580, la 

comprensión de la lengua general de los indígenas era un requisito indispensable 

para la enseñanza del cristianismo, prohibiéndose la autorización para la 

evangelización a aquellos clérigos que no la dominaran. No obstante, la 

continuación de cultos domésticos otomíes fuera del control de la Iglesia evidencia 

que la evangelización no fue ni completa ni uniforme (Galicia y Sánchez, 2002, pp. 

21-52). 

Por lo tanto, es importante establecer la función primordial de la cosmovisión 

otomí dentro de los pueblos que habitan la región del Valle de Mezquital, su modo 

de ver al mundo y por ende, sus formas de organización y estructuras sociales, que 

son contempladas como producto de la de su identidad, conformada en relación 



51  

económica y ritual con dicha geografía acogida, de igual forma analizar los hechos 

históricos que generan sentido en la cultura que hoy en día podemos apreciar y así 

comprender situaciones que destacan y explican el porqué de la marginalidad de 

algunas comunidades de la región presentada, pues se fundan sobre conceptos 

mesoamericanos, coloniales y contemporáneos, dando lugar a formas económicas, 

culturales y religiosas nuevas, las cuales se pueden analizar a través de las 

prácticas rituales y ceremoniales en las comunidades. 

 
2.1.2 Antecedentes 

La comunidad de Cuesta Blanca, según la narración de sus propios habitantes, se 

constituyó formalmente en 1981 como respuesta a la lejanía que implicaba 

desplazarse al centro de San Miguel Tlazintla, a donde pertenecían inicialmente. 

Debido a que los niños enfrentaban un trayecto de aproximadamente media hora 

para llegar a la escuela, decidieron separarse para facilitar el acceso educativo. Sin 

embargo, la división política no contempló la inclusión de las tierras que habían 

cultivado, y en 1993 las autoridades optaron por no modificar los límites territoriales 

de San Miguel Tlazintla, por lo que los pobladores de Cuesta Blanca no tuvieron 

más opción que acatar esta resolución (Granados, 2015). 

 

Tabla 2. Descripción del proceso de construcción de edificios de Cuesta Blanca como comunidad independiente Fuente: 
(Granados, 2015) 



52  

2.2 Economía de Cuesta Blanca ¿Quiénes son y de qué viven sus 

habitantes? 

Según el censo de 2010, el municipio de Cardonal contaba con una población total 

de 18,427 habitantes, de los cuales aproximadamente el 60% hablaba alguna 

lengua indígena, siendo el otomí la más predominante, ya que el 85% de la 

población pertenece a este grupo étnico. El restante 15% corresponde a personas 

originarias de otros lugares. Cabe destacar que una gran parte de la población es 

bilingüe, pues cerca del 95% de los hablantes de lengua indígena también domina 

el español, mientras que solo un 5% conserva exclusivamente su lengua nativa 

(Granados, 2015). 

Mientras que, la comunidad perteneciente al municipio anteriormente 

mencionado cuenta para el año 2020, de acuerdo al Catálogo de Localidades del 

INEGI, Cuesta Blanca está integrada por 270 habitantes y se considera una 

comunidad rural de ranchería. 

La infraestructura representa para la sociedad de Cuesta Blanca, un 

desarrollo a partir de su separación de la comunidad de San Miguel Tlazintla, 

participante en la creación y acepción de su identidad. Permitiendo, la dirección en 

sus actividades determinadas como comunidad legitimada. Lo que hoy en día, 

integran como apunte a una visión innovadora dentro de su contexto económico y 

sociocultural. 

De acuerdo con su ubicación geográfica, la comunidad de Cuesta Blanca 

tiende a propiciar una economía marginada y minimizada, aunado a la existencia de 

una población indígena, que basa su subsistencia en remesas transnacionales, 

dando cabida a las prácticas de agricultura y comercio de bajo impacto. 

El ciclo anual de la comunidad está compuesto por una serie de actividades 

que abarcan ámbitos agrícolas, culturales y religiosos, así como diversas 

festividades y celebraciones que marcan el ritmo de la vida colectiva. Dentro del 

trasfondo que guardan las comunidades indígenas, el espacio y el tiempo son 

abordados mediante la relación con el inicio y fin del año ritual y agrícola, que a su 

vez se destaca por la relación que guarda con el ciclo del maíz. 



53  

Ahora bien, la actitud religiosa presentada en la comunidad de Cuesta 

Blanca, corresponde a la relación cíclica de la calendarización basada en la 

cosmogonía otomí, responden, a cultos hacia deidades asociadas a fechas 

determinadas para la siembra y cosecha, representándose en fiestas patronales, y 

hacia cultos con deidades secundarias vinculadas al periodo de crecimiento del 

maíz, siendo el alimento básico en la dieta diaria de los habitantes, así mismo se 

vincula a las manifestaciones cosmogónicas de la comunidad, ahora ya 

sincretizadas con manifestaciones religiosas católicas. De acuerdo con, Florescano 

(1998:17-18, citado en: Galicia y Sánchez, 2002): 

El ciclo que trascurre entre la cosecha de la mazorca del maíz, la siembra de la semilla en 

la tierra y el renacimiento de la planta del maíz se convirtió en una metáfora del ciclo del 

marchitamiento y resurrección de la naturaleza. (pág. 96) 

 

Generando como resultado una suma de elementos católicos modificados por la 

ideología religiosa indígena, provocando una relación particular hacia las 

expresiones rituales con base en las figuras de culto, en este caso, hacia la imagen 

del Niño Dios, con sus aspectos sagrados de actos basados en creencias y dotes 

determinados en la práctica cotidiana, perduran hacia el mundo terrenal y divino. 

La celebración al Niño Dios es una manera de agradecer las bondades 

otorgadas a lo largo del ciclo agrícola en la comunidad, entre ellas las lluvias 

presentadas entre los meses de mayo a septiembre, que permiten la siembra y 

cosecha de los productos de la región (integra la siembra de maíz, frijol y cebada), 

estrechamente relacionado con la condición de salud de quienes trabajan las tierras. 

Los elementos fundamentales de la economía social en esta comunidad 

comprenden la familia como núcleo tanto de producción como de consumo, la 

colaboración colectiva en las labores, la utilización sostenible de recursos 

ancestrales y la práctica de la reciprocidad en las interacciones económicas. Siendo 

así pilares para la organización económica de la comunidad, logrando mantener su 

identidad cultural y su autonomía económica en medio de la influencia de una 

economía de mercado. 



54  

Ahora bien, la unidad doméstica, no es más que un referente al nexo familiar 

que comparte una misma vivienda, el cual se organiza de manera corporada, 

compuesta preferentemente por un matrimonio, los hijos de este y hasta otros 

parientes que cohabitan y comparten recursos, como tierras de labor y el mismo 

trabajo. Aunque, la misma composición y organización del grupo doméstico, puede 

llegar a transformarse conforme el paso del tiempo, dependiendo de la edad de los 

integrantes y las actividades a realizar. 

En la comunidad de Cuesta Blanca y en muchas otras comunidades, la 

unidad doméstica se relaciona con la religiosidad mediante las prácticas y rituales 

religiosos del ámbito familiar. Puesto que la religión tradicional presentada en la 

sociedad de la comunidad estudiada es el catolicismo, se convierte en una parte 

integral de la vida cotidiana y está estrechamente vinculada con las actividades 

económicas. 

Cuando dentro de dicha unidad doméstica, se realizan rituales y ceremonias 

religiosas relacionadas con la agricultura (como antes se mencionaba, como pedir 

buenas cosechas o agradecer los frutos), esto puede influir en decisiones 

económicas, como elecciones hacia cultivos a sembrar, el manejo de los recursos 

naturales, basadas en creencias y tradiciones religiosas, fomentando la solidaridad 

y reciprocidad dentro del núcleo doméstico en común acuerdo con continuidad con 

la comunidad, lo que implica que las familias produzcan los bienes y servicios 

necesarios para su subsistencia. 

Mientras que el trabajo comunitario consta de ser una práctica común entre 

la comunidad de Cuesta Blanca, los habitantes se unen para realizar actividades 

agrícolas, de ganadería, construcción de vivienda u otras actividades económicas, 

lo cual permite que los lazos comunitarios se fortalezcan y conlleven al beneficio de 

la producción equitativa. 

Debido que, la reciprocidad es una actividad arraigada, donde intercambian 

bienes y servicios sin la necesidad de utilizar dinero. Basándose en las relaciones 

de compadrazgo y en la confianza de dar y recibir por igual. Por ejemplo, la actividad 

ganadera es una extensión secundaria a la principal fuente de economía en la 

comunidad de Cuesta Blanca, y, por ende, en la región del Valle del Mezquital, que 



55  

se centra en la cría de aves de corral, ganado ovino y caprino, sin embargo, son 

pocas las familias que cuentan con ganado ovino y equino. 

De igual modo, el pastoreo es considerado una actividad particular, donde 

las mujeres y los niños llevan a los animales a las zonas donde se encuentran 

hierbas silvestres para que se alimenten. El ganado se destina para motivos 

especiales, como cubrir gastos inesperados hasta para asumir algún cargo de 

mayordomo para la fiesta patronal o cooperar para la misma. (Báez y Moreno, 2012) 

Además, las fiestas patronales tienen una gran importancia en la comunidad 

de Cuesta Blanca, ya que son eventos que promueven la identidad cultural, 

fortalecen los lazos comunitarios y generan un impulso económico para la localidad. 

Estas festividades, como la Fiesta del Pueblo y la Fiesta Patronal en honor al Niño 

Dios, son momentos de celebración y alegría donde se realizan diversas actividades 

como procesiones, misas, concursos de huapango, romerías, eventos deportivos, 

manifestaciones recreativas como la carrera de burros y el concurso de resorteras, 

además de bailes populares. 

Sin embargo, las fiestas patronales atraen a visitantes de otras comunidades 

y turistas, lo que podría considerarse como un impacto económico positivo para la 

comunidad. Ya que, durante estas festividades, se realizan actividades no 

comerciales respecto a los alimentos presentados en el evento tradicional, pues el 

agradecimiento implica reconocer y valorar los dones y beneficios recibidos, ya sea 

en forma de alimentos, salud, protección o bienestar. 

También es importante mencionar que la intención de migrar a Estados 

Unidos se ha transformado en una actividad económica significativa para la 

comunidad, debido a que muchos habitantes emigran en busca de mejores 

oportunidades de empleo y envían remesas a sus familias en la región, en 

consecuencia, la introducción de las mismas, ha generado cambios en la dinámica 

familiar respecto a la producción y consumo de sus bienes. Por ejemplo, con 

anterioridad las necesidades económicas eran solucionadas en la unidad doméstica 

o al interior de la comunidad, sin embargo, con las acciones de la migración y envía 

de remesas las familias recurren al intercambio monetario con productos fuera de 



56  

su cotidianidad para satisfacer y complementar parte de sus necesidades básicas 

de alimentación, salud, vestido y vivienda. 

Además, para algunas familias trasnacionales, el ingreso monetario del hogar 

por influencia de las remesas que envían desde el extranjero dichos migrantes, es 

lo único con lo que cuentan, podría decirse que las remesas monetarias se 

convierten en la máxima manifestación de la fuerza de trabajo en Estados Unidos, 

ya que , por el tipo de cambio de dólares a pesos mexicanos, es significado de 

orgullo y satisfacción del migrante debido que cuando envía su dinero a dicha 

comunidad, se multiplica hasta veinte veces. 

Este conjunto de prácticas sociales en más de un Estado-nación, es lo que 

ha legitimado a las comunidades indígenas mexicanas, y en particular a los otomíes, 

para que participen en desarrollos trasnacionales, y con ello, nace lo que se ha 

conocido como comunidades trasnacionales indígenas, integradas con formas de 

organización y relaciones sociales, no solo económicas, sino que son conformadas 

con un tipo de organización comúnmente llamado comunalidad. 23 

 
2.3 Organización comunitaria: Dinámica y organización política 

Los sistemas normativos comunales permiten el ejercicio de poder de manera 

consensuada dentro de la comunidad. En un sistema político determinado, es 

fundamental que los habitantes compartan intereses y exista consenso colectivo en 

cuanto a los derechos y obligaciones. De esta forma, la organización social 

comunitaria se articula a través de los cargos cívico-religiosos, que son los 

referentes nucleares de la organización social. 

Es decir, los sistemas normativos tanto en Cuesta Blanca, como en el Valle 

del Mezquital se basan en los usos y costumbres establecidos por las sociedades 

indígenas, que son validados a través de la práctica y legitimados por el consenso 

colectivo. Siendo dinámicos, se reformulan periódicamente a través de las prácticas 

de la sociedad, tanto en la cotidianidad como en el aspecto ritual. 

 

23 Según la Academia Mexicana de la Lengua, se emplea, en general, para referirse a la organización comunitaria de los 

pueblos originarios o al conjunto de elementos físicos, materiales, espirituales e ideológicos que comparten. La comunalidad 

tiene como base el cumplimiento de las obligaciones comunes. 



57  

En Cuesta Blanca, el sistema normativo se representa en comunalidad, herramienta 

útil para el análisis de las sociedades indígenas y no indígenas, mediante la 

observación de los aspectos que lo caracterizan. Pudiendo fundar la teoría sobre 

una forma de nombrar y entender al colectivismo indígena, mediante la lógica con 

la que funciona la estructura y dinamismo social. (Escudero, 2012: 35-52), Como es 

la existencia de las asambleas comunitarias, las faenas, el sistema de cargos y 

cooperaciones. De acuerdo con Maldonado (citado en Mirada sobre la diversidad, 

2012): 

“la comunalidad está formada por cuatro elementos centrales (territorio, 

trabajo, poder y fiestas comunales) que son atravesados por los demás 

elementos de la cultura (lengua, cosmovisión, religiosidad, conocimientos, 

tecnologías) en un proceso cíclico permanente” (pág. 37). 

Para Cuesta Blanca la comunalidad reafirma su pertenencia e identidad, adaptando 

y transformando sus tradiciones para mantener su relevancia en un contexto 

cambiante. La construcción del pensamiento comunalista se fundamenta en la 

intención de incluir en él " todo lo que se hace, se crea y se piensa" (Rendón, 

2003:27) 

Siendo así que la primera dinámica conocida como asambleas comunitarias, 

no son más que reuniones donde los miembros de esta se juntan para discutir y 

tomar decisiones sobre asuntos de interés común. Son un espacio importante de 

participación y toma de decisiones colectivas. En las mismas, se tocan temas 

relacionados con las prácticas sociales y culturales, como proyectos de desarrollo, 

distribución de recursos, resolución de conflictos, elección de representantes y 

sesiones extraordinarias. 

Cuesta Blanca comprende un sentido geográfico asentado alrededor por 

diversos recursos naturales, sagrados y ceremoniales. Es una relación que 

trasciende lo material tangible e intangible a través de un sentido de valor con el 

territorio geográfico, vinculando así a la comunidad y su organización que nace a 

partir de esta dinámica. (Escudero, 2012) 

Cada dos años, la comunidad de Cuesta Blanca se organiza por comités para 

adornar la iglesia en las festividades de decembrinas, con cortes regulados de pino 



58  

endémico para preservar el ecosistema y la ritualidad sagrada de la ceremonia en 

honor al Niño Dios. 

 

Figura 17. Collage de la elaboración de escarcha natural navideña. (Fuente: Cuesta Blanca, Cardonal Hgo Mx. en 
https://www.facebook.com/100089992186996/videos/pcb.312009395142131/720969986641137 ) 

 

 
A partir de Félix Patzi (2005): 

“Apunta que el poder o una decisión en una comunidad indígena, no están 

centradas en el individuo o en grupo de personas...el individuo o el grupo 

no tiene poder en sí mismo...sino que este lo asume la colectividad. El 

individuo que representa al grupo solo expresa la decisión adoptada, por el 

pueblo, de ahí se deduce que la colectividad-individuo en el sistema 

comunal constituye una relación simbiótica “los representantes son 

revocables en cualquier momento y es que no cumplen o expresan la 

decisión de la colectividad” (pág. 39) 

 
De igual forma, la elección de autoridades se realiza mediante asambleas, 

en las cuales los habitantes de la comunidad eligen a manera de consenso o 

mayoría de votos por mano alzada al delegado Municipal y a sus colaboradores, así 

como a los presidentes, la elección de éstos se realiza en el primer mes de cada 

año, por lo que el presidente Municipal lleva a cabo la protesta correspondiente a 

cada uno de los delegados de comunidades pertenecientes al municipio, lo mismo 

con el subdelegado. De acuerdo con la Ley Orgánica Municipal del Estado de 

https://www.facebook.com/100089992186996/videos/pcb.312009395142131/720969986641137


59  

Hidalgo (2010) “serán electos por los vecinos de los pueblos, comunidades, 

colonias, fraccionamientos y barrios, siendo el presidente Municipal quien extenderá 

el nombramiento y tomará la protesta correspondiente” (p. 6). A su vez, a los 

delegados se les hace mención el estar en comunicación con instancias 

gubernamentales para crear reglamentos internos y generar una convivencia 

armoniosa entre los vecinos de la comunidad. 

Mientras que la asamblea comunal, es la instancia donde se define y se 

delibera asuntos referentes a la comunidad, a través de la toma de decisiones 

mediante un consenso (Escudero, 2012), que está regido por la costumbre de 

“mandar obedeciendo”. (Rendón, 2003 citado en Mirada sobre la diversidad) 

Es decir, en Cuesta Blanca las personas que pueden acudir a las asambleas 

comunitarias son los jefes de familia, pueden ser hombres o mujeres, mientras sean 

mayores de edad, sean solteros o casados y cuando éste no pueda acudir deberá 

enviar un representante que de igual forma sea mayor de edad, esto para que pueda 

participar en el ejercicio del voto y si no cumple con los dieciocho años cumplidos 

podrá votar, pero no para participar verbalmente. Si son habitantes menores de 

edad, pero ya han formado una familia y siguen viviendo en la comunidad, podrán 

ser parte de las asambleas, pero no tienen la misma prioridad. Ya que, podría 

entenderse que la comunalidad corresponde a la necesidad de aproximarse a la 

realidad, al "conocer con precisión el hecho histórico, comparando la realidad con 

los tipos ideales" (Sánchez, 1986: 59) y organizar el conocimiento del fenómeno 

social. 

Cuando son asambleas ordinarias se realizan periódicamente, cada segundo 

domingo de cada mes, a las 8:00 am, llevando un conteo final de 12 asambleas en 

total, se tratan diferentes asuntos relacionados con intereses comunales contando 

con un consenso para elección de los presidentes y miembros de los comités, así 

como rendición de cuentas de dichos comités organizados, como los de obras 

públicas, de iglesia, de agua potable, de actividad social y cultural, entre otras., cada 

comité tiene vigencia de un año en la mayoría de los casos, aunque en comités de 

iglesia y de comité local de agua potable, la vigencia es de dos años. También se 

tratan asuntos en relación a conflictos con territorios vecinales, informar a la 



60  

población con respecto a los programas sociales de parte del Gobierno. De igual 

modo, manifiestan el plan de trabajo y organizar a los ciudadanos para el apoyo 

directo o brindando una cooperación en las actividades previstas. 

Por otro lado, solo el delegado municipal podrá convocar a una asamblea 

extraordinaria, y se llevan a cabo cuando hay asuntos muy importantes que tratar, 

y que por lo mismo no pueden esperar más de un mes, ya que requieren la 

participación de los ciudadanos lo más cercano posible, por ejemplo en presencia 

de la pandemia COVID-19 se creaban reuniones con el fin de generar un soporte 

económico y social a la familia que presentara efectos colaterales e inmediatos 

proponiendo fecha y horario para entregar despensa. Estas autoridades son 

responsables de tomar decisiones y llevar a cabo acciones en beneficio de la 

comunidad. Dichos comités tienen una duración de un año en sus cargos, con el 

objetivo y finalidad de trabajar en conjunto con las autoridades y la sociedad para 

realizar obras y actividades en beneficio general. 

 

 
Figura 18. Documento expuesto sobre la rendición de cuentas por parte del Comité de la construcción de la Iglesia, situado 

dentro de la iglesia de Cuesta Blanca (Foto: García, diciembre 2022) 



61  

En entrevista Laura Guzmán, integrante de la comunidad de Cuesta Blanca, 

narra que los ciudadanos se consideran activos al cumplir la mayoría de edad y con 

ello adquieren obligaciones para con la comunidad, como aportaciones económicas 

en el caso de las fiestas decembrinas e integración social activa en la misma. Es 

decir, se establecen normas de conducta preestablecidas que implican tanto 

obligaciones comunitarias como derechos, en el caso de las personas que deciden 

continuar sus estudios al haber cumplido la mayoría de edad, tienen un beneficio 

temporal para no involucrarse en las condiciones monetarias ni sociales 

pertenecientes a la comunidad. Mientras que los migrantes, a pesar de vivir en el 

norte, siguen aportando para la comunalidad, que se expresa, en las asambleas, 

los sistemas de cargos, las faenas, las fiestas (formas de organización), así como 

también, en su estructura comunitaria y la mentalidad de los ciudadanos, una 

mentalidad de tipo colectivista, como lo expone Maldonado Alvarado (2015, p. 152). 

Se aplican, tanto en el ámbito cotidiano como en el ámbito espiritual, 

abarcando desde las actividades sociales cíclicas manteniéndose en fechas 

conforme al calendario ritual. La normatividad indígena permite tener un lazo con 

las leyes del estado, creando una Inter legalidad en la práctica de las normas. 

Además de cumplir con las leyes establecidas por el Estado, la comunidad sigue 

sus propias normas, según sus usos y costumbres. (Báez y Moreno, 2012) 

También en las asambleas, se toca el tema de las faenas, en Cuesta Blanca 

son convocadas por el delegado municipal, sus colaboradores y los distintos 

comités cuando se requiere realizar un trabajo en la comunidad. Las cuales 

consisten en actividades de obra comunitaria, donde solo los miembros mayores de 

edad y personas hábiles y capaces se puedan unir para realizar mejoras en 

infraestructuras o llevar a cabo tareas colectivas de alto esfuerzo y con los jóvenes 

de un promedio entre 15 años, quienes asisten y participan en trabajos no muy 

pesados, por ejemplo, el mantenimiento y limpieza de caminos para mejorar el 

acceso a la comunidad, el revestimiento y limpieza de cunetas, y la limpieza del 

tanque de agua potable dos veces al año. Siendo actividades de suma importancia, 

ya que a través de ellas se logran mejoras que benefician a la población. 



62  

Es importante destacar que los habitantes de Cuesta Blanca están obligados 

a acudir a las faenas convocadas y aquellos que faltan pueden ser sancionados con 

multas económicas, sin embargo, en caso de no poder realizarlas se da la opción 

de reponerlas, cuando se es posible; de lo contrario se aplica de igual forma una 

multa económica. Ahora bien, las faenas pueden variar, pero generalmente se 

establece un calendario y se convoca a los miembros a participar, y a veces se 

designan responsables o comités encargados de coordinar y supervisar el 

desarrollo de las faenas. A través de estas actividades se fortalece el sentido de 

pertenencia y se promueve la participación activa de los miembros en la vida 

comunitaria. 

Mientras que el “Sistema de Cargos” está conformado por diferentes roles y 

responsabilidades, es reconocido como una institución política y religiosa, y no solo 

tiene que ver con el aspecto de carácter religioso, ya que las personas electas para 

ser responsables de la fiesta patronal y demás actividades religiosas, competen con 

ciertos cargos cívicos. 

Los cargos con mayor responsabilidad son los de delegado Municipal, que 

coordina todas las propuestas de actividades que deseen llevar a cabo los comités, 

y vigila que sus funciones se cumplan, en caso de que esto sea errado puede 

llamarles la atención; el tesorero general, es el encargado de llevar un control sobre 

los ingresos y gastos en delegación, como las compras necesarias para la 

administración del departamento de delegación, de igual modo en cada comité 

existe un tesorero, es decir la tesorería en la comunidad no está concentrada, sino 

que está dispersa en la estructura orgánica, y los representantes del comité de 

mayordomía, de acción social, comité local de agua potable y centro de salud. 

En tanto, la participación de la mujer en la dinámica política de Cuesta Blanca 

ha ido aumentando, aunque aún no se ha electo una delegada municipal en la 

comunidad, sin embargo, las mujeres ocupan cargos en los comités institucionales, 

internos y religiosos, y su participación en los comités religiosos suele ser mayor 

que en aquellos donde se toman decisiones políticas. 



63  

En este capítulo, hemos examinado exhaustivamente la región de Cuesta 

Blanca, ubicada en el municipio de Cardonal, explorando sus características 

geográficas, históricas, económicas y sociales. La localización de Cuesta Blanca 

dentro de la sierra y su separación histórica de San Miguel Tlazintla forman la base 

sobre la cual se ha desarrollado su identidad particular. Este contexto geográfico no 

solo determina su accesibilidad y relaciones con las regiones vecinas, sino que 

también influye profundamente en las actividades económicas y sociales de sus 

habitantes. 

La economía de Cuesta Blanca se caracteriza por una combinación de 

actividades tradicionales y modernas. Los habitantes de esta comunidad se dedican 

principalmente a la agricultura, la ganadería y la producción artesanal, 

complementadas por migraciones temporales en busca de trabajo en otras 

regiones. Esta estructura económica refleja una adaptación continua a las 

condiciones locales y globales, permitiendo a la comunidad mantener su sustento 

mientras preserva prácticas culturales y productivas ancestrales. 

La organización comunitaria en Cuesta Blanca se distingue por una dinámica 

política y social que enfatiza la participación y la cooperación entre sus miembros. 

Las estructuras de gobierno local y las formas tradicionales de organización social, 

como las asambleas comunitarias, juegan un papel crucial en la toma de decisiones 

y en la gestión de los recursos comunes. Esta cohesión social y política es 

fundamental para el funcionamiento armónico de la comunidad y para enfrentar los 

desafíos económicos y sociales que surgen. 

Este análisis de la localización, la economía y la organización comunitaria en 

Cuesta Blanca nos proporciona una comprensión profunda del entorno en el que se 

desarrolla la vida diaria de sus habitantes. Estas condiciones influyen directamente 

en las prácticas culturales y, en particular, en las manifestaciones dancísticas que 

son un componente esencial de la identidad de la comunidad. 

Enlazando con el tercer capítulo, esta base contextual nos prepara para 

explorar cómo la danza de los pastorcitos opera como un mecanismo de cohesión 

social en Cuesta Blanca. En el próximo capítulo, se realizará un análisis detallado 

de la dimensión coreográfica de esta danza y los significados compartidos que 



64  

emergen de ella. La danza de los pastorcitos no solo es una expresión artística, sino 

que también desempeña un papel fundamental en la construcción de la colectividad, 

reforzando los lazos sociales y transmitiendo valores culturales de generación en 

generación. 

La importancia de la danza en la configuración de la identidad comunitaria en 

Cuesta Blanca no puede subestimarse. A través de su práctica y representación, la 

danza de los pastorcitos refleja la historia, las creencias y las aspiraciones de la 

comunidad, actuando como un medio de resistencia cultural y de afirmación de la 

identidad local. El análisis de su coreografía y de los significados simbólicos que la 

acompañan nos permitirá apreciar cómo estas expresiones culturales contribuyen a 

la cohesión social y a la resiliencia de la comunidad frente a los cambios y desafíos 

contemporáneos. 

Así, la continuación hacia el estudio específico de la danza de los pastorcitos 

en el tercer capítulo nos permitirá profundizar en la comprensión de las 

interrelaciones entre las prácticas culturales y la estructura social de Cuesta Blanca. 

Este enfoque integral nos ayudará a valorar plenamente la riqueza y complejidad de 

las dinámicas culturales que sustentan y fortalecen la vida comunitaria en esta 

región de la sierra hidalguense. 



65  

CAPÍTULO 3. “UNA TRADICIÓN QUE PERDURA” 

La danza se ha constituido históricamente como una manifestación cultural de gran 

importancia dentro de las diversas civilizaciones de la humanidad. Lejos de sólo 

consistir en un mero conjunto de movimientos y gestos estéticos, la danza encarna 

cosmovisiones, valores identitarios y marcos simbólicos compartidos por los 

miembros de una comunidad. 

En el caso de las comunidades rurales alejadas de los centros urbanos 

globalizados, las danzas tradicionales adquieren especial importancia, ya que 

constituyen dispositivos de reafirmación de lazos comunitarios frente a los embates 

homogeneizadores de la modernidad. 

La danza representa una manifestación artística y cultural en donde la 

sociedad pueda reparar para reconocer, reafirmar y cuestionar su identidad. En las 

danzas tradicionales de una comunidad, perviven la visión del mundo, los valores y 

los conflictos propios de un colectivo humano determinado. 

Cuando tradiciones culturales logran una existencia tan prolongada, funge 

como un testimonio de la pervivencia y resistencia de la unidad cultural de un 

pueblo, aunque no por ello deja de integrar nuevos elementos que abonen a sus 

prácticas culturales preservando y reinventando su esencia. 

En el caso de Cuesta Blanca, se puede observar que, a través de 

manifestaciones coreográficas tales como la Danza de los pastorcitos, se ha 

conseguido preservar rasgos distintivos de su acervo cultural huasteco que incluso 

ha logrado adaptar a nuevos contextos y necesidades. Sus pobladores —en su 

mayoría, otomíes— siguen encontrando en esta clase de representaciones 

coreográficas un mecanismo confiable para reafirmar su identidad, perpetuar sus 

mitos fundacionales y transmitir este bien intangible a las nuevas generaciones. 

En el presente capítulo, se explora de qué forma la danza de los pastorcitos 

—dentro de las festividades navideñas celebradas en la localidad de Cuesta 

Blanca— ha estado operando históricamente como un mecanismo de cohesión 

social entre los habitantes de este enclave rural. 

Asimismo, se analiza no sólo la dimensión coreográfica y puesta en escena 

de esta danza en el marco ceremonial del culto a Niño Dios, sino también el 



66  

entramado de significados compartidos, tales como la solidaridad intergeneracional 

y orgullo local que esta manifestación artística ha contribuido a consolidar entre los 

habitantes de Cuesta Blanca. 

 
3.1 Las Fiestas en Cuesta Blanca 

“Las representaciones sociales son un producto de la interacción entre individuos y 

grupos y sirven para preservar la estabilidad y cohesión de la sociedad y su cultura.” 

(Moscovici, 2001: 73) A partir de esta idea, hablar de las expresiones culturales, 

como representaciones sociales,24 siempre nos lleva a pensar en todas las 

posibilidades que ha desarrollado el ser humano a lo largo de la historia, dado que 

cada una de las civilizaciones grande o pequeña ha dejado un legado que les 

permite seguir prevaleciendo en la memoria de quienes los preceden a partir de 

estas mismas expresiones; la danza es una de ellas, y se ha transformado a lo largo 

del tiempo junto con la sociedad, por ello, es que su análisis permite complejizar a 

la sociedad que la crea o reproduce y acercarse de una manera distinta a su pensar. 

Para la danza, la investigación ha servido como un instrumento importante 

para profundizar en las diversas manifestaciones sociales y describir desde diversas 

perspectivas la forma en la que las personas hacen cosas, actúan y piensan, si bien 

en este procedimiento se recupera mucha información empírica, el relacionarlo con 

la teoría da como resultado discusiones que son relevantes para la generación de 

nuevo conocimiento. 

En conjunto con Vergara Quintero (2007), fuera de la causalidad, destacan 

los estudios sobre las representaciones sobre su cabida para explicar el fenómeno 

sociocultural, lo que genera el uso de estrategias y metodologías que por lo general 

combinan una variedad de técnicas empíricas. Esta relación entre teorías y 

 

24 En tanto que fenómenos, las representaciones sociales se presentan bajo formas variadas, más o menos complejas. 
Imágenes que condensan un conjunto de significados; sistemas de referencia que nos permiten interpretar lo que nos sucede, 
e incluso, dar un sentido a la inesperado; categorías que sirven para clasificar las circunstancias, los fenómenos y a los 
individuos con quienes tenemos algo que ver; teorías que permiten establecer hechos sobre ellos. Y a menudo, cuando se 
les comprende dentro de la realidad concreta de nuestra vida social, las representaciones sociales son todo ello junto. (Jodelet, 
1986: 472). En todo caso, es a través de las representaciones sociales, que son elaboradas dentro de una comunidad que 
permite comprender el sentido y percepción de dicha sociedad para comunicarse entre sí. Por lo cual, el estudio de las 
representaciones sociales interviene con el estudio de la dinámica social, ya que son fuente de las prácticas cotidianas, 
permitiendo construir el tejido cultural, se enfocan en la forma natural del pensamiento y conductas sociales, por lo tanto, ha 
hecho de la teoría de las representaciones sociales efectivas dentro del estudio social moderno, integrando sus fenómenos 
sociales. (Vergara, 2007). 



67  

aplicaciones empíricas, cuantitativas y cualitativas da como resultado a la teoría de 

las representaciones sociales singularmente positivo en el estudio de la sociedad 

moderna, incluyendo la interpretación del curso de los acontecimientos y los actores 

sociales. 

Según Ferro, G. (2011), muchas de las danzas que se presentan en nuestra 

cultura las encontramos dentro de las fiestas patronales que, son eventos que han 

priorizado los pueblos desde épocas antiguas. Son prácticas esencialmente 

colectivas avivadas por la tradición y renovada de manera permanente, ofreciendo 

nuevos sentidos al colectivo social. 

Ahora bien, México se distingue por la variedad de regiones que lo dividen, 

que van desde las divisiones político-administrativas a las conformaciones geo 

climáticas, que corresponden a criterios de tema histórico-gubernamental. Pero 

también están las diferenciaciones de rasgos demográficos y criterios culturales. Así 

que las regiones se identifican más por las características culturales que por las 

condiciones geográficas o políticas, es decir múltiples comunidades cobijan el 

mismo patronímico, por lo tanto, la diferencia regional y cultural suele presentarse 

en las expresiones festivas y artísticas, no obstante, en los festejos no emplean 

elementos culturales propios para lucir la condición diferencial e identitaria. Por lo 

que, referentes regionales se han inventado y construido en momentos no tan 

lejanos en el tiempo, sin buscar una respuesta a la necesidad del pueblo que los 

interpreta y expresa. (Pérez Montfort, 2016). 

Las representaciones sociales dentro de estas celebraciones son múltiples, 

generalmente vistosas, alegres y ricas en simbología, la fiesta vuelve regularmente 

marcando un ritmo social y cultural que pone en trabajo la continua negociación de 

las identidades entre los integrantes, como lo menciona Moscovici: 

 
“Las representaciones sociales se construyen y se difunden a través de procesos de 

comunicación y tienen un carácter dinámico y evolutivo, ya que están sujetas a cambios 

y transformaciones en función de las interacciones y negociaciones sociales que se 

producen en su entorno.” (Moscovici, 2001: 77) 



68  

La fiesta es una expresión humana que suele ligarse a tradiciones culturales 

ancestrales que constantemente se encuentran en transformación pues coinciden 

las fiestas regionales con las fiestas comerciales que se han identificado como 

“auténticas fiestas regionales”, muchas veces asociadas impuestas por las élites y 

el centralismo político-cultural, es decir, se ligaron a promociones de índole turística, 

hasta considerarse como lo “típico” en México (Pérez Montfort, 2016). 

A su vez, la danza es una de las artes que se ha apoyado del método 

etnográfico para desarrollar sus investigaciones en cuanto a las creencias, 

estructuras y composiciones que tiene esta expresión corporal y social, ya no siendo 

exclusivo de la población indígena, sino también de este arte en otros contextos 

urbanizados; a partir de instrumentos como la observación participante, entrevistas 

o historias de vida, permitiendo hacer un análisis de la corporalidad en lo individual 

y en lo colectivo, y lo que ello implica. 

La profundidad de esta investigación etnográfica ha dependido de varios 

factores, como el tiempo invertido en el campo, la cantidad y calidad de los datos 

recopilados, la amplitud y la profundidad del análisis, así como la capacidad para 

comprender y comunicar los resultados de su estudio. Así que, pretende desde su 

inicio, adquirir una comprensión detallada y holística de los fenómenos sociales y 

culturales que se desarrollan en torno a la celebración eclesiástica del “Niño Dios” 

en la comunidad de Cuesta Blanca. Esto implicó observar y participar en sus 

actividades cotidianas como procesiones, posadas, misas, bailes, jaripeos, entre 

otros. A su vez, realizar entrevistas y conversaciones en profundidad, y recopilar y 

analizar una gran cantidad de datos cualitativos. 

Asimismo, tal profundidad consiste en analizar las expresiones dancísticas y 

su relación con la reapropiación cultural en la comunidad de Cuesta Blanca, con la 

finalidad de desarrollar interpretaciones y conclusiones convincentes de los 

fenómenos sociales y culturales que se presentan en las fiestas decembrinas. 

Para la realización de esta investigación se realizó un trabajo de campo en la 

comunidad de Cuesta Blanca, llevando a cabo los primeros acercamientos en julio 

del 2022 con la familia Guzmán y haciendo un primer registro fotográfico de la 

región. Si bien ya existía un vínculo con la familia y con la comunidad previamente, 



69  

fue necesario reconocer nuevamente el espacio, en esta ocasión, con una mirada 

distinta, la de las representaciones sociales. 

 
Las representaciones sociales pueden ser objeto de análisis científico y constituyen una 

fuente importante de información sobre las estructuras y procesos sociales, así como 

sobre las creencias, actitudes y comportamientos de los individuos y grupos sociales 

que las conforman (Moscovici, 2001:77). 

 

Observar las representaciones sociales en torno a las tradiciones en Cuesta Blanca, 

que es una comunidad pequeña, lo que permite que todos sus habitantes se 

conozcan e interactúen entre sí y de esta manera, hacer los contactos de con quién 

poder platicar, no representó gran dificultad. 

El trabajo de campo me permitió conocer con mayor profundidad las 

tradiciones y costumbres de la comunidad y profundizar de cierta manera en la 

relación entre habitantes, los rituales religiosos, las actividades de fiesta y la 

identidad comunitaria que se observa desde afuera pero que se confirma al interior. 

Dejando de lado, parte de una propuesta por gobernantes, élites y clases medias 

urbanas y sectores populares que ofrecen al turismo extranjero “vivencias” de lo 

“típico” mostrando la “originalidad” cultural de la comunidad estudiada; enfatizando 

en la autenticidad de las manifestaciones artísticas, reivindicando las expresiones 

culturales que por cada simbolismo festivo logra diferenciarse y distinguirse entre 

las demás, en concordancia con lo señalado por Ricardo Pérez Montfort (2016). 

Por lo que, en el trabajo de campo se realizaron entrevistas semi 

estructuradas que permitieran obtener información “más precisa” sin embargo, una 

de las dificultades con las que me enfrenté al momento de realizar las entrevistas y 

avisar al entrevistado que sería grabado, fue una actitud introvertida, donde la 

mayoría de las respuestas eran mecánicas, a partir de ello decidí memorizar las 

preguntas generadoras y al tener alguna oportunidad de platicar con alguien de la 

comunidad, de inmediato ir induciendo el tema, lo cual brindó mucha mayor 

información, esto se dio de manera más natural, en un espacio que no fuera tan 

formal como una sala de casa o en otro espacio “preparado” para la entrevista. 



70  

3.2 Antecedentes de la fiesta en honor al “niño Dios” 

En el siglo XVI se cristianizaron las antiguas danzas rituales, reflejando la temática 

apropiada a las exigencias del catolicismo como nueva religión. Sirviendo como 

herramienta para el proceso de evangelización. Los cronistas realizaron trabajos 

descriptivos sobre festividades y, en particular, de manifestaciones dancísticas, 

observando la organización previa, indumentaria y música que se interpretaba. 

Por consiguiente, en los siglos XIX y XX, la danza se transformó en un 

aspecto importante ante los cambios de una joven nación, donde las clases sociales 

como mestizos, indígenas y criollos intentaban legitimar su condición social a través 

de manifestaciones culturales, ligado a la búsqueda y estructuración de una 

identidad nacional. Actualmente, en el estado de Hidalgo y por ende en 

comunidades marginadas, la danza se mantiene, conserva y hereda de generación 

en generación, y es considerada una manifestación corporal que obedece a la 

necesidad de expresarse y establecer un diálogo entre la comunidad. 

Las fiestas patronales en México tienen una larga historia que se remonta a la 

época colonial. De acuerdo con la investigadora Gabriela Pulido Llano (2016) las 

festividades patronales tienen su origen en el proceso de evangelización llevado a 

cabo por la Iglesia católica en México durante la época colonial: 

 
Durante el siglo XVI, los misioneros católicos fundaron iglesias y conventos en las 

distintas regiones del país, y comenzaron a celebrar festividades en honor a los santos 

patronos de cada comunidad. Estas festividades combinaban elementos de la religión 

católica con las tradiciones y costumbres prehispánicas, lo que dio lugar a una mezcla 

única de rituales y celebraciones. (Pulido, 2016:17) 

 

Asimismo, la investigadora explica que las fiestas patronales se centran en una 

parte fundamental de la cultura y la identidad de cada comunidad, y se celebran con 

gran entusiasmo en todo el país. 

 
Las fiestas patronales son una muestra de la rica historia y cultura del país, y 

representan una oportunidad para que las comunidades locales celebren sus 

tradiciones y valores. Durante estas festividades, las personas participantes en 



71  

procesiones religiosas bailan al son de la música tradicional, disfrutan de comida y 

bebidas típicas de la región, y comparten momentos de convivencia con amigos y 

familiares (Pulido, 2016:17). 

 

Estas festividades se reducen a una parte fundamental de la cultura y la identidad 

de cada región del país, y siguen siendo mantenidas con gran entusiasmo en la 

actualidad. 

Tomando en cuenta la connotación religiosa o su dimensión cívica, así como 

una celebración de algún ciclo vital o a los eventos ganaderos, se puede establecer 

que las fiestas regionales/patronales en México incorporan un ritual lírico, ejecutado 

sobre tarima, tablado o un escenario en su mayoría limitado, llevado a cabo en 

procesiones o cabalgatas por las calles de los pueblos, y comúnmente se incluye 

una competencia, confrontación o juego entre danzantes, músicos y versadores. 

Prácticamente se canta, se baila, se echan verso, se comparte la gastronomía y 

vestimenta típica. (Pérez Montfort, 2016) 

Como se mencionó en el capítulo anterior, Cuesta Blanca era una manzana 

más de la comunidad de San Miguel Tlazintla, en entrevista con la maestra Pascuala 

Cornejo mencionó qué cuando estaban conformando la iglesia, la comunidad 

decidió quedarse con la festividad del “Niño Dios” que ya se hacía en San Miguel 

Tlazintla, pero no era la fiesta principal, así que ellos como comunidad se la 

apropiaron. Sin embargo, para los habitantes practicar la danza significa contraer 

una responsabilidad de carácter social y la posibilidad de reproducir lo heredado. 

Por lo que, los criterios que permean son la forma y el significado; la primera hace 

referencia a las condiciones materiales de la comunidad de Cuesta Blanca y el 

último al sistema religioso e ideológico. 

De acuerdo con Moreno et al. (2006) “Las fiestas patronales marcan el momento 

más significativo para la comunidad, que se identifica con el santo patrono. [...] 

También la protege y le procura buenas cosechas, pero a cambio se le debe hacer 

una fiesta grande en su día, llevarle ofrendas y sacarlo en procesión para que 

cargue de fuerzo a la comunidad” pág. 34 



72  

A la festividad como en gran parte del país, se le dedican al menos tres días 

de celebración, donde integrantes de la comunidad se distribuyen comisiones a 

realizar. Pero en la comunidad de Cuesta Blanca los festejos duran un poco más: 

“se lleva buen tiempo de fiesta, porque es a partir del 16 de diciembre con las 

posadas se inicia y se termina hasta el 26 con el concurso.” (Testimonio oral, 

entrevista con Pascuala Cornejo, Cuesta Blanca, 2022) 

La comunidad dedica varios días a la celebración, esto requiere de una 

organización bien planteada para que el trabajo sea equitativo y el desarrollo de la 

fiesta sea benéfico para todos, la organización comunitaria es el conjunto de 

actividades y procesos que llevan a cabo las personas que viven en una comunidad, 

con el objetivo de mejorar su calidad de vida, asegurar su bienestar y defender sus 

derechos e intereses comunes ante las autoridades y otros actores relevantes. El 

principal trabajo de campo se desarrolló en la comunidad del 23 al 26 de diciembre 

del 2022. 

 
3.3 De la llegada de los santos a la celebración 

En la región del Valle del Mezquital existe una organización festiva ampliamente 

reconocida entre los pobladores principalmente por su interés, dedicación y esmero 

en cada una de las fiestas patronales muy relacionada con un trasfondo agrícola, 

de acuerdo con Galicia y Sánchez, (2002): 

 
[…] El espacio y el tiempo son abordados con relación al inicio y el fin del año ritual y 

agrícola qué se manifiesta con el nacimiento del niño Jesús, el cambio de mayordomías 

y la bendición de las semillas. Se destaca también el cierre del ciclo agrícola y su 

relación con la fiesta de algunos dioses del santoral otomí […] (p.93). 

 

Cuesta Blanca es una comunidad que practica la religión católica, a partir de ello, 

comparte el calendario antes mencionado y el santo al que dan devoción es al “Niño 

Dios”, siendo su fiesta patronal el 25 de diciembre. 

Desde el 23 de diciembre. A partir de las 10 de la mañana se abren las 

puertas de la iglesia y del auditorio, donde ya están puestas previamente mesas 

para recibir a los invitados de honor, a lo lejos se escucha el repicar de campanas, 



73  

el olor a incienso invade el espacio, poco a poco van llegando pequeños grupos de 

las comunidades aledañas, algunos en camionetas y otros a pie, pero todos 

cargando sus santos haciendo sonar las campanas anunciando que van en 

procesión. 

Claudio Gómez secretario de la delegación comentó que: “aquí en la fiesta, 

todas las comunidades traen a sus santos desde el 23 de diciembre, son los 

invitados, es como un favor, y cuando son las fiestas de sus pueblos, nosotros 

llevamos al “niño Dios” como invitado.” (Testimonio oral, Claudio Gómez, Cuesta 

Blanca, diciembre de 2022) 

Aunque es temprano y está pronosticado un clima frío, los mayordomos 

cumplen con sus compromisos de recibir a los invitados (véase figura 19), a los 

integrantes de la comunidad que los trae, designar a los padrinos y demás 

implicaciones para comenzar la fiesta patronal. 

 

Figura 19. Invitados de Honor a la fiesta patronal, auditorio comunitario (Foto: García, 23 de 
diciembre de 2022) 



74  

Los santos se colocan en las mesas preparadas previamente, en esta 

ocasión y a consecuencia de la pandemia por COVID, 2019, no llegaron todos los 

invitados que se acostumbraban y solo seis comunidades participaron con sus 

santos patronos: El señor de Chalma, San Miguel Tlazintla, San Pedro y San Pablo, 

la Virgen de Guadalupe, la Sagrada familia y Nuestra Señora de la Purísima 

Concepción. 

Mientras al fondo se escucha música religiosa, los padrinos asignados para 

esta ocasión se alistan, pues serán presentados con ese cargo y posteriormente 

pasa cada pareja a dejar la ofrenda dedicada al santo que les toca apadrinar. 

Conforme van pasando, gente de la comunidad se une a ellos para adornar con 

cuelgas de escamadas a los santos, a la par que se escucha el repicar de campanas 

y se utiliza el sahumerio para purificar el lugar. 

Ya que este rito ha concluido, todos hacen un espacio al centro para permitir 

que un grupo de danza baile música de huapango en honor del santo patrono y sus 

invitados. Aquí comenzamos a notar la relación entre lo religioso y lo popular, 

aspecto que abordaremos más adelante. 

 

Figura 20. Grupo de danza de San Miguel Tlazintla, bailando en honor del santo patrono, Cuesta Blanca. (Foto: García, 
2022) 



75  

 

 

Para finalizar con esta bienvenida, los integrantes de la comunidad ofrecen a los 

miembros de los otros pueblos “compartir el pan y la sal” es decir, todos llevan algo 

de comer y se reparte entre los asistentes, hay comida típica de la región y de la 

temporada, como: arroz, frijoles, gorditas, café, ponche, entre mucha comida más. 

Es una forma de expresar gratitud y de mantener la reciprocidad en las relaciones 

sociales y espirituales, es decir, estas acciones son consideradas como una forma 

de comunicación y de establecer un vínculo con los seres divinos y con la 

comunidad. De igual forma, reafirma la amistad y compromiso entre comunidades, 

fortaleciendo la cohesión social entre colindancias. 

 

Figura 21. Convivencia comunitaria, distribución de alimentos donados por los habitantes de Cuesta Blanca. (Foto: García, 
2022) 

 
 
 
 

 

3.3.1 Padrinos, escamadas y sahumerio, una hibridación cultural 

La hibridación cultural es el resultado de procesos complejos, que implican el 

intercambio y la transformación de prácticas, valores, representaciones y símbolos 



76  

entre culturas distintas. Este concepto no implica la pérdida de identidades sino su 

transformación y creación de nuevas formas, y no lleva a la homogeneización 

cultural sino a la creación de nuevas formas culturales. 

En su libro Culturas Híbridas: Estrategias para entrar y salir de la modernidad 

García Canclini (1990)25, las representaciones sociales son formas de construir y 

compartir significados en una sociedad determinada. Estas representaciones se 

refieren a las imágenes, símbolos, valores, creencias y prácticas que conforman la 

cultura de una sociedad y que son compartidas por sus miembros. 

El mismo autor, explora cómo las representaciones sociales están en 

constante cambio y transformación en el contexto de la globalización y la 

modernización. Según él, las sociedades contemporáneas están cada vez más 

marcadas por la hibridación cultural, en la que las diferentes culturas se mezclan y 

transforman. 

García Canclini (1990) argumenta que la comprensión de las 

representaciones sociales es fundamental para comprender la dinámica de la 

cultura y la sociedad en América Latina y en el mundo en general. Él sostiene que 

las representaciones sociales son fundamentales para la construcción de 

identidades colectivas y para la comunicación entre los miembros de una sociedad. 

En este apartado hablaremos de tres representaciones sociales manifiestas 

en los siguientes componentes: los actores sociales, los rituales y los elementos 

simbólicos, que son parte de la transformación y de nuevas formas culturales. 

El primer componente de las actividades que demuestran esta propuesta de 

Canclini (1990) en Cuesta Blanca es el uso de actores sociales (García Martínez, 

2008) llamados “Padrinos”; un padrino es aquél que, desde la religión católica, tiene 

un compromiso con su ahijado en la formación cristiana y debe cumplir con 

obligaciones que le son asignadas. 

 
 

 

 
25 Néstor García Canclini es un sociólogo y antropólogo argentino-mexicano que ha hecho contribuciones importantes al 
estudio de la cultura y la sociedad en América Latina. Una de sus principales áreas de investigación es el análisis de las 
representaciones sociales y su relación con la identidad cultural y la comunicación. 



77  

En la comunidad, miembros de las mayordomías, asignan a quienes ese año 

apadrinaron a cada uno de los “invitados” y a manera de bienvenida llevan ante ellos 

una ofrenda con comida de la región como tlacoyos, gorditas de maíz, dulces o 

flores y en algunos casos una vela. 

La ofrenda, es presentada en una canasta pequeña cubierta por una 

servilleta de tela bordada en casa, la servilleta está adornada con símbolos 

característicos de la región como flora y fauna, especialmente con un bordado de 

pepenado26. En la comunidad de Cuesta Blanca, los padrinos que son elegidos 

están integrados por parejas para cada santo, dicho de otro modo, siempre serán 

un hombre y una mujer, partiendo de la idea de un mundo dual, es decir, la idea de 

un mundo dual en el pensamiento humano se refiere a la percepción de que la 

realidad está compuesta por dos principios opuestos y complementarios, como el 

bien y el mal, la luz y la oscuridad, el cielo y la tierra, etc. De acuerdo con Isabel 

Escudero   (2012),   en   Una   mirada   sobre   la   diversidad: 

 
El parentesco es un rasgo definitorio en las relaciones internas de la comunidad con base 

en el cual se establecen redes y alianzas que en determinado momento pueden ser 

aceptadas o no [...] los cargos, el estatus y el prestigio se encuentran íntimamente 

relacionados con el parentesco en una comunidad. (p. 48) 

 

La visión dualista de la realidad ha sido común en muchas culturas y 

religiones a lo largo de la historia, y ha sido objeto de debate y reflexión. 

 

 

26 ” El bordado de pepenado es un tipo de bordado que se desarrolló después de la Conquista, aunque tiene sus orígenes 

prehispánicos en la puntada que ahora se llama aplastada o satín. Se bordan en negativo animales, flores o humanos, motivos 

que toman forma con las partes de la tela que se dejaron en blanco 'Hazme si puedes, si no déjame para las mujeres" es 

como se le llama popularmente al pepenado fruncido con rebordado envolvente, puntadas lineales de un lado a otro que al ir 

envolviendo la tela dan forma a una cenefa con figuras de hombres y mujeres tomados de la mano. El hilo las abraza. El 

pepenado punteado encordonado al negativo se refiere a un bordado sobre fondo de tela blanca y se rellena o encordona con 

base en puntadas de color, de manera que el dibujo aparece al negativo. Sin duda unos de los más bellos y lucidores son los 

que se realizan con chaquira, como el pepenado fruncido que consiste en fruncir la tela al pasar la aguja se ensartan cuentas 

de diversos colores, mismos que quedan atrapados en el canal del fruncido y forman flores y animales. 

El pepenado, técnica en la que se realizan los diseños de las camisas femeninas, es un bordado de aguja sobre tela de 

algodón manufacturada en máquinas textiles, y se adquiere en el mercado. Pepenado se dice en otomí hwání, traducido como 

*escoger" Se trata de coser en pliegues, los cuales se tienen que contar. Las blusas y los ceñidores amarran la falda, khití, 

estos últimos son tejidos en el telar de cintura y son premiados en concursos nacionales y locales. Todas las bordadoras 

toman como referencia las muestras que les legaron sus madres, abuelas y bisabuelas, lo cual confiere cierta continuidad y 

antigüedad a los diseños. Al mismo tiempo, cuando encuentran un tema nuevo de su agrado lo interpretan, tal pudo ser el 

origen de los motivos de elefantes y de camellos que aparecen en algunas camisas.” (CRESPIAL, 2019) 



78  

 

 

Figura 22. Padrinos formados para entregar ofrenda a sus “ahijados” en Cuesta Blanca (Foto: García, 2022) 

 

Desde la posición de Claude Lévi-Strauss (1966), los opuestos binarios son 

parejas de conceptos que se oponen entre sí, como por ejemplo la luz y la oscuridad, 

el bien y el mal, la vida y la muerte, entre otros. Estos opuestos no son sólo 

conceptos abstractos, sino que están presentes en la cultura y en la organización 

social de las sociedades humanas. 

Según el mismo autor, los opuestos binarios son fundamentales para la 

organización del pensamiento humano y para la construcción de la cultura. Él 

argumenta que las sociedades humanas utilizan estos opuestos para clasificar y 

organizar el mundo que les rodea, y que la cultura se basa en gran medida en la 

relación y la interacción entre estos opuestos. Además, sostiene que los opuestos 

binarios no son estáticos, sino que están en constante cambio y transformación, y 

que la cultura es el resultado de la negociación y la interacción entre estos opuestos. 

La idea de un mundo dual puede tener diversas interpretaciones y 

significados en diferentes contextos culturales y religiosos. Algunos la ven como una 

expresión de la lucha entre el bien y el mal en el universo, mientras que otros la 

interpretan como una distinción entre lo material y lo espiritual, o entre lo terrenal y 

lo celestial. 



79  

En cualquier caso, la visión dualista de la realidad puede influir en la forma 

en que las personas perciben y se relacionan con el mundo que las rodea, así como 

en sus valores, creencias y comportamientos. 

En cuanto a la actividad en la comunidad, se puede observar que lo ideal es 

que sea un matrimonio, pero en caso de que, por ejemplo, uno de la pareja haya 

enviudado, se puede suplir a la esposa (o) con un hijo, hermano o algún otro 

integrante de la familia que complete a la pareja dual. 

Si bien el apadrinamiento es un referente del catolicismo, el acto que se 

realiza durante la bienvenida de los santos, hace referencia a una tradición más 

antigua. Mientras que, en el segundo componente donde encontramos un ejemplo 

de hibridación cultural, es en el uso ritual del incienso. Este ritual se documenta en 

numerosas fuentes históricas y arqueológicas, en la época prehispánica, tanto en 

América Central y del Sur, como los aztecas y los incas. 

En cada caso, el incienso se utilizaba con fines religiosos y rituales, y se 

asociaba con la purificación, la protección y la adoración de los dioses. Las 

cualidades de los copales fueron conocidas y aprovechadas ampliamente por las 

culturas prehispánicas para usos rituales, ceremoniales, festivos, terapéuticos, 

medicinales y como aglutinante. (CONABIO, 2021) 

Su relevancia logró sobrevivir a la propia Inquisición, utilizándose hasta 

nuestros días entre numerosos pueblos indígenas y mestizos. 

Los mayas, por ejemplo, utilizaron incensarios de cerámica para quemar 

copal, una resina aromática que se obtenía de la savia de un árbol sagrado (Bursera 

spp. Probablemente copal). Su vigorosa vigencia se refleja en el hecho de que cada 

lengua y variante que se habla en el país cuenta con una palabra para referirse al 

copal en alguna de sus formas: árbol, resina o humo, siendo copalli en náhuatl y 

poom en lenguas mayenses, las más representativas por su amplia distribución. 

(CONABIO, 2021) 

En la época actual, el uso de incienso sigue siendo una práctica común en 

muchas culturas de América Central y del Sur. En México, por ejemplo, el copal 

sigue siendo utilizado en ceremonias religiosas y en la limpieza de casas y espacios 

sagrados. 



80  

Los antiguos mexicanos consideraban al copal como un dios protector, lo 

llamaban ‘Iztacteteo’ que significa “Dios blanco”, por el humo blanco que produce 

cuando se quema (CONABIO, 2021). En la religión católica, por ejemplo, el uso de 

incienso se ha integrado en la liturgia y se utiliza para honrar a Dios ya los santos, 

así como para crear un ambiente durante las ceremonias sagradas. 

Los sahumerios, también conocidos como inciensos, se han utilizado en la 

religión católica durante siglos. La religión católica tiene una larga historia y se 

remonta a los tiempos bíblicos. En el Antiguo Testamento, el sahumerio se utilizó 

como ofrenda para Dios (Éxodo 30:34-38) y como símbolo de la oración (Salmo 

141:2). En el Nuevo Testamento, el sahumerio se asocia con la adoración de Jesús 

como Rey (Mateo 2:11) y con la oración de los santos (Apocalipsis 5:8). 

El sahumerio consiste en una mezcla de resinas y hierbas secas, que se 

queman en un recipiente especial llamado "incensario". Al encenderse, el sahumerio 

produce una columna de humo aromático que se extiende por todo el espacio, 

creando una atmósfera de reconocimiento y reflexión. (CONABIO, 2021) 

 

Figura 23. Sahumerio de tres patas (Otomí) y copal. (Foto: García, diciembre 2022) 
 

 

El sahumerio también se utiliza en la devoción personal de los católicos. Muchos 

fieles encienden sahumerios en sus hogares para orar, meditar y crear un ambiente 

sagrado en el que puedan lograr su relación con Dios. En Cuesta Blanca, en voz de 

la maestra Pascuala Cornejo: “el sahumerio o incienso como lo conocemos aquí se 

utiliza para purificar y bendecir el espacio en el que se celebra la ceremonia y para 

honrar a Dios y a nuestros santos.” (Testimonio oral, Pascuala Cornejo, Cuesta 

Blanca, diciembre de 2022). Ya que, en cuanto uno se acerca a la mesa donde 

reposan los santos, de inmediato te envuelve el humo, el olor y el misticismo que 

provoca la sensación de estar ahí. 



81  

Un tercer componente es el uso de elementos simbólicos, como las cuelgas 

o las llamadas “escamadas”, al principio de esta investigación, este elemento no 

estaba pensado como parte importante del trabajo sino hasta que en el trabajo de 

campo pude observar el valor social que le da la comunidad y la influencia que tiene 

en toda la región del Valle del Mezquital. 

La cerería es un oficio que podemos encontrar en diferentes puntos del 

territorio nacional, como en Guanajuato, Guerrero, Michoacán y en Hidalgo 

principalmente en la región de la Huasteca, la Sierra y por supuesto, el Valle del 

Mezquital. 

Salvador Lorenzo Cristóbal, integrante del municipio de Tasquillo Hidalgo, 

compartió a través del programa en línea “La labor en defensa de la lengua” (2021) 

una descripción acerca del origen de la cera escamada. Describe en el contexto 

histórico, que el oficio llegó a la región en la época de los agustinos, elaborando 

cirios o velas para diversas ofrendas. 

El nombre de escamada es a partir de que, en cierta época, las flores que 

eran ofrendadas a los santos escasearon y al momento de buscar una solución para 

adornar o entregar la ofrenda, encontraron como opción el sacar pequeñas hojas (o 

escamas) de cera de los grandes cirios, a las cuales se les podía manipular 

manualmente para hacer pequeños pétalos de flor, engalanando así, las 

festividades de los santos patronos. 

Como menciona Arzapalo (2018) las escamadas son esas mismas velas, 

pero con labranza de cera alrededor; pueden ser sencillas guirnaldas de flores en 

derredor del centro de la vela, o bien, complejas estructuras con formas elaboradas. 

Después de terminar las flores de cera, se tejen una tras otra, hasta formar 

un collar o “cuelga” que como el nombre lo dice se le colgará al Santo en cuestión 

ya sea en la cabeza, en el cuello o cómo se puede observar en la comunidad de 

Cuesta Blanca sobre los nichos que le hicieron al “Niño Dios”: “Aquí en Cuesta 

Blanca no hay quien haga escamada, los padrinos son los encargados de 

conseguirla, casi siempre la piden en Ixmiquilpan, en San Nicolás, o si no, en 

Tasquillo” (Testimonio oral, Laura Gómez, Cuesta Blanca, diciembre de 2022) 



82  

Con ello podemos considerar que, en la región del Mezquital, el uso de la 

cera escamada es parte de la tradición católica, su uso ha trascendido a lo largo del 

tiempo, al grado que en la actualidad se otorgan reconocimientos para quienes se 

dedican a este oficio como parte de la preservación y difusión de la cultura. 

 

Figura 24. Colocación de escamadas a los santos, auditorio Cuesta Blanca (Foto: García, 22 de diciembre 2022 
 

 

La hibridación cultural no es un fenómeno nuevo, ya que ha estado presente 

en la historia de la humanidad desde hace mucho tiempo, pero se ha intensificado 

en la era de la globalización. Los elementos que revisamos aquí se han ido 

reconfigurando a través del contacto y la interacción con otras culturas. Este 

proceso puede ocurrir de diversas maneras, como a través del comercio, la 

migración, la tecnología y los medios de comunicación. 

 
3.4 Mayordomías y peregrinaciones 

Alrededor de la fiesta se organizan las mayordomías. (Moreno et al., 2006) 

Siguiendo con la idea de la hibridación cultural, la mayordomía es una muestra de 

la idiosincrasia mexicana, en la que se mezclan la religiosidad y la convivencia 

comunitaria. Es un acto de solidaridad y cooperación entre los habitantes de una 



83  

comunidad, ya que se trabaja en equipo para la organización y realización de los 

festejos. 

Asimismo, la mayordomía es una manera de mantener y fortalecer la 

identidad cultural de cada lugar, ya que se transmiten de generación en generación 

las costumbres y creencias de la región. Es una tradición mexicana que se da en 

diferentes regiones del país, y que consiste en la organización de eventos religiosos, 

culturales y sociales en honor a un santo patrono. 

Es una práctica que involucra la religión, la cultura, la solidaridad y la 

cooperación comunitaria, y que contribuye a la preservación y fortalecimiento de la 

identidad mexicana. (Galicia y Sánchez, 2002: p.106-110) 

El Valle del Mezquital es una de las regiones donde puede observarse este 

tipo de organización entre sus poblaciones; Cuesta Blanca cuenta con aquellas 

personas que organizan, preparan y distribuyen las actividades del funcionamiento 

no solo de la feria, sino también a lo largo del calendario litúrgico. 

Los mayordomos son los encargados de hacer los preparativos de las fiestas 

del pueblo, tanto la del santo patrono como el carnaval y las fiestas menores. 

(Moreno et al. 2006) 

Las funciones del mayordomo en Cuesta Blanca tienen una duración de un 

año para después pasar la batuta a un nuevo integrante, a estas responsabilidades 

que recibe cada uno de los mayordomos se les llama “Cargos”: “En la comunidad 

todos participan, a uno le toca esto, a otro otra cosa y así, todos tienen que hacer y 

para disfrutar la fiesta mejor en otro pueblo porque aquí hay mucho trabajo (…) la 

gente va al jaripeo, a las carreras y todos jalan, todos, todos.” (Testimonio oral, Don 

Remigio habitante de Cuesta Blanca, agosto de 2022) 

Otro, testimonio afirma: “Hay comunidades que nos dicen: esa comunidad 

está muy organizada, todos trabajan muy bien.” (Testimonio oral, Don Remigio 

habitante de Cuesta Blanca, agosto de 2022) 

Ser mayordomo en Cuesta Blanca, está considerado un gran honor pues se 

es elegido por el pueblo y la iglesia, quienes también le apoyan en las actividades 

que se llevarán a cabo. Por ello, los mayordomos deben poseer ciertas cualidades 

como responsabilidad, fe, compromiso, respeto, amor por las tradiciones y solvencia 



84  

económica que les permita sufragar los gastos requeridos por el evento para la 

comunidad. (Zavala, 2022) 

Los integrantes de la mayordomía adornan la iglesia con flores, veladoras y 

como es costumbre en esta región se colocan altares con ramas y piñas de pino. 

Son los encargados de buscar la banda que ameniza las misas, cantar las 

mañanitas el 25 de diciembre y también de dónde serán las posadas y de qué 

manera se llevarán a cabo las peregrinaciones. 

 

Figura 25. Vista aérea de Cuesta Blanca, elaboración de altar y preparativos para celebración principal (Fuente: 
https://www.facebook.com/people/Azteca-digital) 

 
 

 

La peregrinación es una expresión religiosa que ha sido muy importante en 

la historia de México. Es una práctica que se ha mantenido a lo largo del tiempo, y 

que tiene raíces muy profundas en la cultura popular mexicana. Dentro de la práctica 

comunal, se lleva a cabo un “caminar” con el santo por las principales calles y los 

sitios relevantes hasta llegar a espacio donde se postrarán los santos; puede 

observarse a las personas realizando mandas27  agradeciendo los favores 

 

 

27 La manda consiste en solicitar expresamente un milagro, y por eso la mirada se tuerce inmediatamente hacia la imagen 

milagrosa de la Virgen o de algún santo benefactor. (Valenzuela y Aranis, 2018) 

http://www.facebook.com/people/Azteca-digital)


85  

obtenidos, mientras van detrás los cueteros quienes encabezan la procesión. 

(Moreno et al., 2006) 

“Eran las 7 de la noche, la neblina estaba abajo, poca iluminación en la 

carretera principal y, aun así, una parte de la comunidad se reunía en casa de la 

delegada de Cuesta Blanca, aquellos que ya tenían el compromiso con el “niño 

dios”; el frío podía quemar los pómulos de quienes íbamos llegando, las chamarras 

eran insuficientes para soportar el frío que se sentía en la comunidad. No 

importando eso, se podía ver a niñas y niños vestidos con los atuendos tradicionales 

y chamarras encima, entusiasmados por el inicio de la peregrinación que los llevaría 

primero a casa de un mayordomo a “recoger” las imágenes de “niños dios” que 

serían llevados a la iglesia, para su celebración esa noche.” (Observación 

participante, Abril García Vásquez, 24 de diciembre 2022) 

La procesión inició con un rezo por parte de la encargada de dirigir a los 

niños. Agradeció el apoyo de los papás y leyó una parte de la biblia para reflexionar 

y recordar el significado de la festividad. Después pidió a los padres que hicieran 

una valla para ir protegiendo las dos filas que formaban los niños, donde la 

formación era la siguiente: Al frente un señor cargando un torito28 y guiando la 

procesión, detrás de él, una niña con vestido blanco y alas, representando a un 

arcángel y posteriormente dos filas de niñas y niños separados por género (podría 

pensarse que tiene que ver con la dualidad que se mencionó más arriba), quienes 

van tocando un silbato, esto representa las campanas que llevan los santos 

anunciando su peregrinar y al final de la formación acompañándolos con música de 

minué29 y música de huapango, va un trío huapanguero. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

28 El Torito de pirotecnia es utilizado en distintas celebraciones, está creado de una armazón de madera o de alambre sobre 
una lona cubierta con cal para evitar quemaduras a quien lo transporta. 
29 El minué es una danza de origen francés que fue introducida en el marco de la danza cortesana por el compositor y bailarín 
Jean-Baptiste Lully bajo el patronazgo del Rey Sol. 



86  

 

Figura 26. Peregrinación de los pastorcitos hacia la iglesia, carretera principal de Cuesta Blanca, (Foto: García, diciembre 
2022) 

 
 

 

Padres de familia e integrantes de la comunidad rodean a los niños para irlos 

protegiendo, ya que la peregrinación se desplaza sobre la carretera principal y si 

bien se cierra la carretera previamente a la actividad, en su organización deben de 

cuidar o prevenir cualquier tipo de accidente. 

Se llegó a casa de un mayordomo donde tenían instalada una mesa con 

adornos y sobre ella, alrededor de veinte o treinta figuras de “niños dios”, los cuales, 

según el tamaño, se le entrega a cada uno de los niños y terminan la peregrinación 

al llegar a la iglesia y ponerlos en un gran pesebre sobre el altar. 

En la región del Valle del Mezquital, se han reportado otras manifestaciones 

similares, donde la figura del “Niño Dios” es de gran importancia para la comunidad 

que lo venera, ejemplo de ello es San Nicolás, donde el trabajo realizado por Galicia 

y Sánchez, (2002), describe una serie de representaciones socioculturales en el que 

interviene la relación del nacimiento del “Niño Dios” y la seca de la siembra, 

haciendo una analogía comparativa, entre la preparación de la mazorca para ser 

desgranada y la vestimenta del “Niño Dios.” 

En el apartado: “el marchitamiento, la seca de la siembra y la navidad,” los 

autores describen aspectos similares a los situados en Cuesta Blanca, como la 



87  

participación de padrinos, el arrullamiento del 24 de diciembre y las fiestas en torno 

al “Niño Dios”, aquí también se aprecian peregrinaciones entre la iglesia y las casas 

de los padrinos que se ofrecen para dar comida. (Galicia y Sánchez, 2002: 99-102) 

 

 

Figura 27. Levantamiento de “niños dios” para llevarlos a la iglesia, Cuesta Blanca Fuente: (Foto: García, 
diciembre 2022) 

 

 
Las peregrinaciones tienen un significado de representatividad religiosa, no 

solo de los individuos que las realizan, sino también de sus pueblos de origen. 

Simbólicamente, se considera que las almas del pueblo viajan a través de los 

estandartes y pendones que se portan durante las peregrinaciones. 

Vargas Montero describe que, en México, las peregrinaciones religiosas 

hacia los santuarios tienen un complejo histórico-cultural y son consideradas como 

una forma de concebir el universo. (Vargas Montero, 2003:100) 

Estas peregrinaciones surgieron a partir del momento en que el hombre, en 

colectividad, creó sistemas religiosos y sintió la necesidad de desplazarse hasta los 

sitios consagrados para realizar rituales propiciatorios y de gratitud espiritual. 

Las peregrinaciones en las zonas rurales de México, como es el caso de 

Cuesta Blanca y sus alrededores, son el resultado de una combinación de factores 

históricos, culturales y socioeconómicos, se presentan como una forma peculiar de 

concebir el universo y están arraigadas en una sociedad multiétnica, plurilingüe 



88  

(considerando que se habla el Hñähñu, español y en algunos casos inglés) y 

pluricultural. 

Las peregrinaciones también tienen un componente de igualdad y solidaridad 

entre los peregrinos. Durante ellas, los participantes se identifican como "hermanos 

peregrinos" y comparten un sentido de orgullo y camaradería frente a aquellos que 

no son peregrinos. Además, el peregrinar juntos crea un sentido de comunidad y 

permite a los peregrinos compartir experiencias y hazañas en el camino (Vargas 

Montero, 2003:102) 

 
3.5 La Danza de los pastorcitos “Una tradición que perdura” 

Los sujetos se comparten según las representaciones; los sistemas de 

interpretación proporcionados por la representación guían la conducta, los 

elementos de la representación no sólo expresan relaciones sociales, sino que 

también contribuyen a constituirlas (Jodolet, 1984:486) 

La danza de los pastorcitos en una representación cultural que hacen los 

menores de edad de la comunidad de Cuesta Blanca cada 24 de diciembre, una de 

las respuestas al preguntar el significado de la danza fue que: “es en agradecimiento 

al “Niño Dios” por las bondades que ese año les dio y que los niños representan la 

pureza del santo patrono.” (Testimonio oral, Pascuala Cornejo, habitante de Cuesta 

Blanca, diciembre de 2022) 

Figura 28. Archivo fotográfico de la danza de pastorcitos, situada dentro de la iglesia de Cuesta Blanca 
(Foto: García, diciembre 2022) 



89  

La pertenencia e identidad en las comunidades principalmente rurales a 

menudo están ligadas a las relaciones interpersonales y la conexión con la tierra y 

la naturaleza, la pertenencia se basa en lazos familiares, amistades de larga 

duración y la participación en comunidades comunitarias, como festivales y eventos 

locales. 

Si bien la comunidad lleva no más de treinta años como independiente, han 

encontrado en esta representación social una manera de pertenencia a la 

comunidad e identidad, estando estrechamente relacionadas con la historia, la 

tradición local, así como con las creencias religiosas y las manifestaciones 

culturales. 

Giménez (2021) define la identidad cultural como un proceso dinámico y 

multifacético, en el cual los individuos y grupos construyen un sentido de sí mismos 

en relación con su entorno social y cultural. Esta identidad no es estática; se redefine 

continuamente a través de prácticas culturales y rituales. En Cuesta Blanca, las 

danzas tradicionales, como la danza de los pastorcitos y el concurso de huapango, 

son ejemplos paradigmáticos de cómo las identidades culturales se manifiestan y 

se refuerzan mediante prácticas rituales. 

En Cuesta Blanca, las manifestaciones dancísticas actúan como 

representaciones sociales que encapsulan y transmiten valores, creencias y 

tradiciones de la comunidad. La danza de los pastorcitos, por ejemplo, no solo es 

una actividad festiva, sino una representación simbólica de la devoción religiosa y 

la identidad comunitaria. 

La danza de los pastorcitos, que involucra a niños de la comunidad, es una 

práctica que se ha perpetuado durante décadas en Cuesta Blanca. Esta tradición 

no solo es un ritual religioso, sino también un acto de construcción identitaria. Al 

participar en esta danza, los niños aprenden e internalizan los valores y símbolos 

de su comunidad, lo que contribuye a la formación de su identidad cultural. Giménez 

(2021) sostiene que la identidad se construye a través de la participación en 

prácticas culturales compartidas, las cuales actúan como espacios de socialización 

donde los individuos se identifican con un grupo y sus valores. 



90  

En este contexto, la participación de los niños en la danza de los pastorcitos 

puede ser vista como un proceso de socialización cultural donde se transmiten y 

reafirman las representaciones sociales de la comunidad. 

 

 
3.5.1 Inicios de la danza de pastorcitos 

 

Entre la información que se encontró en archivos de la comunidad dentro de 

la capilla, se describe una primera capilla donde la comunidad hacía estas 

celebraciones decembrinas, y donde la danza de los pastorcitos ya estaba presente. 

 

Figura 29. Primera capilla de la comunidad de Cuesta Blanca (Foto: García, diciembre 2022) 



91  

No fue hasta 1999, donde a partir de un proyecto comunitario y con apoyo de 

misioneros alemanes, se construyó la iglesia que actualmente es casa del “Niño 

Dios”. 

 

Figura 30. Pared lateral derecha, placa conmemorativa a la construcción de la capilla (Foto: García, diciembre 2022 
 
 

 

En la construcción se puede observar una hibridación en cuanto al diseño, pues no 

es una iglesia convencional, es decir una nave en forma de cruz evocando a la cruz 

judeocristiana, sino es un estilo a manera de bóveda con influencia de estilo italiano 

en el techo y ventanas, pero respetando en la fachada imágenes propias de la 

región, como las aves y la flor de cuatro pétalos. 



92  

 
Figura 31. Fachada de la iglesia Cuesta Blanca en honor al “Niño Dios”, (Fuente: García, diciembre 2022) 

 
 
 

 

Esta construcción fue un parteaguas para fortalecer la representación de la danza 

de pastorcitos, pues si bien la comunidad ya participaba, fue una motivación 

extrínseca para participar aún más, al grado que, dentro de la misma iglesia, tienen 

un archivo fotográfico de las generaciones de niños que han participado. 



93  

 

Figura 32. Fotografía de la primera capilla de Cuesta Blanca (Fuente: archivo fotográfico en la iglesia actual) 
 

Figura 33. Inauguración de la iglesia actual, 25 de septiembre 1998 (Fuente: archivo fotográfico en la iglesia 
actual) 



94  

3.5.2 “Todos hemos sido pastorcitos” integrantes, selección y preparación 

Podríamos decir que la identidad no es un atributo innato o esencial del 

individuo, sino que se desarrolla a través de procesos sociales y culturales de 

interacción y negociación. Es por ello que, para los habitantes de la comunidad de 

Cuesta Blanca, es un orgullo, pues como se dijo anteriormente les da un sentido de 

pertenencia e identidad, Claudio Gómez comentó que “aquí, todos hemos sido 

pastorcitos” con una sonrisa de expresión en el rostro mientras me contaba sobre 

la misma, a lo largo de los últimos 30 años, a cada niño de la comunidad le ha tocado 

participar al menos en una ocasión. 

Es decir, para los habitantes de Cuesta Blanca, estas prácticas dancísticas no 

son simplemente actividades recreativas o folclóricas; constituyen, según la 

perspectiva de Giménez (2021), dispositivos simbólicos que refuerzan el sentido de 

pertenencia e identidad. Y este sentimiento de pertenencia es esencial para la 

cohesión social, ya que, el autor menciona que las identidades culturales se 

construyen y reafirman mediante prácticas rituales y simbólicas que generan un 

sentido de continuidad y pertenencia a un colectivo. 

En una de las primeras visitas a Cuesta Blanca, la maestra Pascuala contó un 

poco sobre la danza que, según su experiencia, lleva alrededor de 50 años presente 

en la comunidad (desde que pertenecían a Tlazintla) y participan niños pequeños 

de entre 3 y 9 años, describió que cada año los papás le llevan a sus hijos para que 

ella los prepare para esta celebración: 

 
“La participación de los niños, con el ¿Cómo se puede decir? Ellos ofrecen un baile al 

“niño Dios”, entonces ellos bailan en la capilla, y para nosotros son los pastores, se 

visten con su traje de aquí, el de la comunidad… se hace un recorrido como a eso de 

las diez y media de la noche para llegar a la capilla, se hace el arrullo, bueno bailan los 

niños, bailan dos piezas.” (Testimonio oral, entrevista a Pascuala Cornejo, Cuesta 

Blanca, 2022). 

 

Cuando los padres llevan a sus hijos con la maestra Pascuala para que “los 

prepare”, lo cual indica una transmisión intergeneracional de conocimiento y 

tradición. Este proceso de preparación y participación en la danza es un acto de 



95  

socialización cultural, donde los niños aprenden e internalizan los valores y símbolos 

de su comunidad. 

Giménez (2021) también destaca la importancia de los "hechos sociales 

totales", un concepto que se refiere a prácticas que involucran múltiples 

dimensiones de la vida social, desde lo económico hasta lo religioso y lo estético. 

La danza de los pastorcitos en Cuesta Blanca es un claro ejemplo de un hecho 

social total. 

Posterior a la plática, la maestra Pascuala, con orgullo sacó varias de sus 

fotos donde se ve un poco de la participación de los niños y comentó el gusto que 

le da por prepararlos y que sean reconocidos ante las demás manzanas o colonias 

por estas festividades. 

 

Figura 34. Representación de la danza de pastorcitos en la primera capilla de la comunidad (Fuente: archivo 
fotográfico en la iglesia actual) 

 

 

La danza como una ofrenda al "niño Dios", realizada en la capilla de la 

comunidad; es un acto ritual tiene una fuerte carga simbólica y religiosa, reforzando 

el vínculo entre los participantes y su fe, y subrayando la sacralidad del evento. 

Giménez (2021) señala que las prácticas culturales están cargadas de significados 



96  

simbólicos que trascienden lo meramente visible, conectando lo cotidiano con lo 

trascendente. En este sentido, la danza de los pastorcitos no solo es una expresión 

de identidad cultural, sino también un medio para conectar lo terrenal con lo divino, 

fortaleciendo así los lazos comunitarios y espirituales. 

Además, la descripción de la maestra Pascuala sobre el recorrido hacia la 

capilla y el arrullo del "niño Dios" antes de la danza muestra cómo estos eventos 

son ocasiones para la comunidad de reafirmar su cohesión social y su identidad 

colectiva. 

Por lo tanto, la noción de memoria colectiva, un concepto central en la teoría 

de Giménez (2021), se refiere a la forma en que las comunidades recuerdan y 

reafirman su pasado compartido a través de prácticas culturales y rituales. En 

Cuesta Blanca, la danza de los pastorcitos actúa como un vehículo de esta memoria 

colectiva. A través de la reiterada puesta en escena de esta danza, los habitantes 

de Cuesta Blanca no solo reviven su historia, sino que también transmiten estos 

recuerdos a las nuevas generaciones. 

Este proceso de transmisión es fundamental para la cohesión social, ya que 

asegura que todos los miembros de la comunidad compartan un sentido común de 

pertenencia y continuidad histórica. 

 
3.5.3 Vestimenta y elementos simbólicos 

 
 

Como se mencionó anteriormente, Cuesta Blanca está situado en el 

municipio de el Cardonal, perteneciente al Valle del Mezquital, donde a pesar de la 

globalización, como comunidad han respetado y difundido aspectos culturales que 

se han convertido en costumbres y tradiciones que los identifica entre ellos y al 

exterior. 

La vestimenta es uno de estos aspectos, misma que se retoma en la danza 

de los pastorcitos. Las niñas llevan una falda larga al tobillo, tela de mascota 

cuadrada, puede ser en tonalidades rojas, verdes o azules, en la parte de debajo de 

la blusa, se encuentra un bordado otomí que rodea la falda, principalmente en color 

rojo, muy característico de la región. 



97  

Portan blusa de cuello cuadrado con bordado de pepenado, con símbolos 

alusivos a la fauna de la región, una fajilla o cinto en la cintura y cubren su cabeza 

con un ayate de ixtle30 a forma de velo y el sombrero de tornillo o Xamati31; en los 

pies llevan huaraches con suela de llanta, que cada vez más frecuentemente, son 

sustituidos por zapatos y tenis. 

 

Figura 35. Vestimenta tradicional para ejecutar la danza de pastorcitos (Fuente: archivo fotográfico de Cuesta Blanca, 
diciembre 2022) 

 

 

Los niños utilizan cotón (camisa) y pantalón de manta, una prenda muy 

característica en varias partes del país y principalmente para comunidades rurales; 

huaraches con suela de llanta, un jorongo32 al torso y sombrero xamati. 

El ayate o manto de ixtle tiene un uso popular parecido al rebozo, se usa para 

cargar leña u objetos pesados, complementándose con un mecapal, cubrirse del 

 

30 Fibra vegetal de la región, extraída del maguey, que se utiliza para elaborar varios objetos caseros. 
31 Nombre que se le da en lengua Hña-hñu a un sombrero tejido de copa redonda y ala circular 
32 Prenda de vestir gruesa, como cobija, que sirve para protegerse del frío y lluvia. 



98  

Sol, cargar a los bebés en la espalda, como prenda de vestir y en esta danza, se 

utiliza para arrullar al niño. 

 

Figura 36. Arrullamiento del niño Dios haciendo uso del ayate de ixtle, Cuesta Blanca 1996 (Fuente: archivo fotográfico de 
Cuesta Blanca, diciembre 2022) 

 

 

Giménez (2021) argumenta que las prácticas culturales y rituales son 

fundamentales para la construcción de la memoria colectiva y la identidad 

comunitaria. La danza de los pastorcitos, con su vestimenta y rituales específicos, 

actúa como un repositorio de la memoria cultural de Cuesta Blanca, permitiendo a 

sus habitantes revivir y reinterpretar su historia y tradiciones año tras año. 

 

 
3.5.4 Pasos, secuencias y posturas corporales 

Los cuerpos que bailan se sitúan en un espacio y tiempo determinados, 

rodeados por discursos políticos y sociales que permean su forma de hacer y 

reproducirse, donde se busca un discurso corporal y estético que permita 

posicionarse frente a los demás, haciéndose notar y dejando marca en su paso por 

este plano. 



99  

La danza de los pastorcitos tiene desde la mirada académica, una estructura 

coreográfica básica, se compone de dos líneas paralelas que interactúan entre sí 

en el desplazamiento. Los niños se encuentran formados del lado derecho y las 

niñas del lado izquierdo. 

Hasta el frente de la línea se encuentra una de las niñas más grandes, quien 

demuestra mayor habilidad y guía el paso y movimiento de los niños más pequeños. 

Al comenzar la música de minué, los niños y niñas adoptan una posición marcada 

previamente por su maestra. Las niñas colocan sus manos en la cintura, mientras 

que los niños colocan ambos brazos a la altura de la espalda baja, una mano 

tomando a la otra. 

El paso con el que inician es un valseado33 lateral de dos tiempos, los 

participantes se mueven de un lado a otro sobre la línea, posteriormente los niños 

colocados hasta el frente se toman de la mano y con el paso de vals van avanzando 

hacia la parte final de la línea, seguidos por los demás niños, sucede una vez más, 

pero en esta ocasión de atrás hacia delante; al regresar a su lugar de inicio, las filas 

voltean entre sí y cruzan cada uno con la persona que tienen enfrente. Una vez más 

se colocan en las filas de inicio y en ese momento termina su primera participación. 

Lo interesante de esta propuesta es que, padres de familia, integrantes de la 

comunidad y visitantes de la fiesta, centran su atención en la ejecución de los niños, 

no importa si esta ha sido como se había ensayado o no, lo importante es tomar 

evidencia de su participación y motivarlos para que sigan bailando al siguiente año. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

33 Paso que se ejecuta al compás de ¾, con un movimiento lateral 



100  

 

Figura 37. Danza de pastorcitos en la iglesia de Cuesta Blanca (Foto: García, 2022) 
 

 

En una segunda participación, la niña a la que llamaremos líder del grupo coloca 

sus manos al frente en señal de “rezo” es decir, ambas palmas juntas frente al 

pecho. Ella voltea sabiendo que los niños pequeños harán lo mismo, antes de iniciar 

la segunda danza, la encargada de la actividad invita a la comunidad a reflexionar 

sobre la importancia de la fecha y “El amor a dios”. 

Se escucha la música de la segunda pieza, ésta, tiene un tono más alegre, 

los niños elevan las rodillas alternadamente, algunos de ellos brincan ligeramente 

el paso, la colocación de los brazos sigue siendo al frente. Similar a la danza 

anterior, los niños más grandes de edad jalan o guían la fila hacia atrás y luego 

hacia adelante con el paso saltado. Una particularidad en esta danza es que los 

niños mayores juntan sus manos entre ellos, formando algo similar a una casita por 

donde pasarán los demás niños que van formándose tras de ellos, haciendo la 

misma acción de casita para que pasen los niños que faltan. 



101  

 

Figura 38. Parte final de la danza, los niños se posicionan al frente del altar, Cuesta Blanca 24 de diciembre Fuente: (Foto: 
García, 2022) 

 
 

 

En la última parte de la segunda pieza, previo a que termine la música, las niñas 

pasan de una línea vertical a una horizontal, colocándose frente al altar principal, 

detrás de ellas se colocan los niños y bailan a las imágenes y terminan con una 

reverencia. 

La primera y segunda pieza se ejecutan dentro de la iglesia, todo sucede en 

el pasillo central de la misma, teniendo alrededor de ellos a todos los participantes 

de la fiesta, al frente está el altar donde al inicio han depositado las imágenes de los 

niños dios. 

Todas las comunidades producen una serie de objetos materiales e 

inmateriales, que se convierten en productos culturales como las artesanías, 

leyendas, música, danza, monumentos, etc.; cuando los sujetos les atribuyen un 

valor simbólico los utilizan para mostrar su pertenencia a la comunidad y así 

promover su identidad. 



102  

Esta misma construcción da sentido de pertenencia34 y está estrechamente 

relacionada con las interacciones sociales, la cultura y el contexto social, la sociedad 

no es estática sino dinámica, cambia con el tiempo, y en la medida en que los 

sujetos van formando parte de distintos grupos. Cuesta Blanca es una comunidad 

que sigue buscando este reconocimiento para ellos y para con los demás. 

A lo largo del presente capítulo, ha sido posible constatar el profundo arraigo 

que la danza de los pastorcitos tiene en el seno de la comunidad de Cuesta Blanca. 

Más allá de una simple coreografía montada para las festividades navideñas, esta 

danza condensa toda una red de significados compartidos, tanto en la dimensión 

religiosa como en el plano de la solidaridad comunitaria. Su puesta en escena 

moviliza afectos colectivos, activa acuerdos comunes y reactualiza el sentido de 

orgullo de pertenecer a esta localidad. 

Los testimonios recabados dan cuenta de ese halo casi místico que envuelve 

a la danza: todos en Cuesta Blanca han sido alguna vez pastorcitos y atesoran ese 

pasaje como parte fundamental de su historia dentro de la comunidad. Sus padres 

y abuelos también bailaron alguna vez esos pasos ancestrales, lo cual pone de 

manifiesto una cadena ininterrumpida de transmisión entre generaciones. Así, la 

danza se convierte en memoria viva de la comunidad, un archivo coreográfico de su 

devenir histórico. 

En el trabajo de campo, se constata que la danza de los pastorcitos ha 

servido como instrumento de cohesión entre los habitantes y vínculo importante 

para darse a conocer y posicionarse ante los otros, a pesar de las adversidades que 

la organización implica, se han apropiado del proyecto, fortaleciendo su pertenencia 

como colectivo. 

Mediante el trabajo etnográfico a partir de las entrevistas, la observación no 

participante y participante, fue posible comprender cómo las prácticas se han 

desarrollado en los últimos años en Cuesta Blanca; si bien el objeto de estudio fue 

 

34 El sentido de pertenencia se refiere a la sensación de conexión y afiliación que una persona experimenta hacia un grupo, 

una comunidad o una organización a la que se identifica. Esta conexión emocional puede influir en la percepción de uno 

mismo y en la satisfacción con la vida. El sentido de pertenencia puede tener un impacto significativo en el bienestar 

psicológico y social de un individuo, ya que está relacionado con sentimientos de aceptación, apoyo y seguridad en un entorno 

social. Baumeister, RF y Leary, MR (1995). La necesidad de pertenencia: deseo de vínculos interpersonales como motivación 

humana fundamental. (Calero & Injoque-Ricle, 2018) 



103  

el huapango en un primer inicio; entender cómo se conforma la comunidad y sus 

dinámicas dentro y fuera de la fiesta patronal, ha aportado conocimiento desde la 

perspectiva de los propios participantes, además de tener un panorama más integral 

de la comunidad en sí. 

 
En este capítulo, hemos abordado en profundidad la rica tradición de las 

fiestas en Cuesta Blanca, centrándonos particularmente en la celebración en honor 

al "Niño Dios" y la emblemática danza de los pastorcitos. Las festividades en Cuesta 

Blanca no solo son eventos de celebración, sino que también son momentos clave 

de reafirmación y fortalecimiento de la identidad comunitaria. A través del análisis 

de los antecedentes históricos de la fiesta, desde la llegada de los santos hasta la 

celebración misma, hemos entendido cómo estas tradiciones han sido moldeadas y 

preservadas a lo largo del tiempo. 

La hibridación cultural, evidente en prácticas como los padrinos, las 

escamadas y el sahumerio, demuestra la capacidad de la comunidad para integrar 

y adaptar diversas influencias culturales, manteniendo una identidad única y 

cohesiva. Esta capacidad de adaptación es una característica fundamental que ha 

permitido que las tradiciones perduren en el tiempo, enriqueciendo el tejido social 

de Cuesta Blanca. 

Las mayordomías y peregrinaciones, elementos cruciales de la organización 

comunitaria, refuerzan los lazos sociales y fomentan un sentido de responsabilidad 

compartida entre los habitantes. Estas prácticas no solo tienen un valor religioso, 

sino también social, actuando como mecanismos de cohesión que fortalecen la 

comunidad y aseguran la transmisión de valores y tradiciones a las nuevas 

generaciones. 

En el centro de este entramado cultural se encuentra la danza de los 

pastorcitos, una tradición que ha perdurado gracias al compromiso y la participación 

activa de la comunidad. Desde sus inicios, la danza ha sido una expresión cultural 

profundamente arraigada en la vida de Cuesta Blanca. La selección y preparación 

de los integrantes, la vestimenta y los elementos simbólicos, así como los pasos, 



104  

secuencias y posturas, no solo reflejan la técnica y el arte de la danza, sino también 

los valores y la historia de la comunidad. 

La afirmación "Todos hemos sido pastorcitos" resume el profundo arraigo de 

esta tradición en la vida de los habitantes de Cuesta Blanca. Ser pastorcito no es 

solo participar en una danza, sino formar parte de una tradición que conecta a los 

individuos con su historia y su comunidad, asegurando la continuidad de sus 

prácticas culturales. 

Este análisis nos prepara para el cuarto capítulo, donde exploraremos la 

historia y el papel sociocultural del huapango en comunidades como San Joaquín 

(Querétaro) y Cuesta Blanca (Hidalgo). Al igual que la danza de los pastorcitos, el 

huapango y sus concursos juegan un papel crucial en la cohesión social e identidad 

comunitaria. Examinaremos cómo estos eventos, con su organización, estructura y 

financiamiento, contribuyen a la preservación de la identidad comunitaria y la 

renovación simbólica del colectivo social. 

La conexión entre la danza de los pastorcitos y el huapango es clara: ambas 

prácticas dancísticas son fundamentales para la preservación y renovación de la 

identidad comunitaria en Cuesta Blanca. Estas tradiciones no solo celebran el 

pasado, sino que también crean nuevos significados y representaciones simbólicas, 

permitiendo a la comunidad adaptarse y evolucionar en un mundo en constante 

cambio. La tesis busca responder a la pregunta de investigación: ¿De qué manera 

las prácticas dancísticas tanto dentro de la fiesta patronal del Niño Dios, como en el 

Concurso de Huapango en la comunidad de Cuesta Blanca desempeñan un papel 

fundamental en la preservación de la identidad comunitaria a través del desarrollo 

de nuevas representaciones simbólicas para la renovación permanente del colectivo 

social? Este capítulo ha demostrado cómo la danza de los pastorcitos cumple esta 

función, y en el próximo capítulo, se analizará cómo el huapango complementa y 

fortalece esta dinámica, contribuyendo al tejido cultural y social de Cuesta Blanca. 



105  

Capítulo 4 Concurso de Huapango 

Para baile la Florida, San Cristóbal, Iztacapa 

San Cristóbal, Iztacapa, para baile la Florida 

San Pablo, también Chalmita, las grutas, Iztamichapa 

La concordia y San Andrés, Chichicaxtla y Quetzalapa 

¿qué tál cuñao, cómo la ves?, 

para zapatear huasteco 

Chichicaxtla y San Andrés 

(Fragmento, Recordando a Hidalgo)35 

 

 
El huapango huasteco es una expresión cultural que ha desempeñado un papel 

integral en la vida e identidad de las comunidades asentadas en la región huasteca. 

Por medio de su música alegre y enérgica, esta danza entabla un vínculo entre el 

pasado y el presente en donde se imbrican tradiciones antiguas con costumbres 

modernas. 

En el presente capítulo, se explora la compleja historia del huapango 

huasteco desde sus raíces en las tradiciones indígenas y coloniales hasta su 

institucionalización en el México moderno. De igual modo, se analiza cómo los 

concursos de huapango, los cuales se remontan a la segunda mitad del siglo XX, 

han coadyuvado en estandarizar ciertos aspectos de esta tradición, al mismo tiempo 

que permiten innovar continuamente. 

Posteriormente, se procede a analizar el papel social y cultural del huapango 

en comunidades como la de Cuesta Blanca, donde sirve como un elemento vital de 

cohesión e identidad comunitaria. Se observa cómo el huapango se ha afincado 

como un símbolo de orgullo para esta población, que también consigue involucrar a 

sus residentes con su patrimonio histórico compartido. 

En ese sentido, se examina de qué manera la celebración de concursos 

anuales de huapango, coadyuvan a conformar un sentido de comunidad al 

 

35 Trío Dinastía Hidalguense, huapango “Recordando a Hidalgo” de dominio popular. 



106  

involucrar y beneficiar a distintos miembros de la población. Dentro de este contexto, 

se expondrá cómo se produce la organización, financiamiento y estructura de 

competencia de tales competencias. 

Finalmente, el foco pasa a los bailarines mismos, quienes son en cierto 

modo, los guardianes y embajadores de esta antigua tradición. Su papel en esta 

manifestación cultural es objeto de análisis, en el cual se abordan cuestiones de 

representación de género en el contexto de los concursos y la comunidad de los 

bailarines. 

 
4.1 El Huapango Huasteco 

El huapango es un género musical que se muestra como un elemento que distingue 

culturalmente a la población de la región huasteca, a la vez que la posiciona a nivel 

nacional e internacional, no solamente por la música, sino por el baile asociado al 

mismo, por lo cual, se ubica como un componente de identidad y cohesión social en 

la región. 

El estudio incluye el rol que desempeñan los actores partícipes en la difusión 

y reproducción del huapango, así como las estaciones de radio y televisión y las 

nuevas tecnologías en información y comunicación. La transmisión y aprendizaje 

van dirigidas hacia las nuevas generaciones, donde operan elementos de educación 

informal y formal, en los espacios familiar e institucional, respectivamente. 

Para acercarnos propiamente al principal objeto de estudio es importante 

describir y caracterizar el huapango desde su perspectiva dancística para 

comprender cuál será el punto de inicio. 

El huapango, también conocido como son huasteco, es considerado como 

uno de los géneros más alegres de la música mexicana, derivado de la fiesta 

andaluz el “Fandango”; durante la Colonia en México tiene una evolución y tradición 

mestiza en donde el canto, baile y música tienen una interacción directa para 

conformar un lenguaje musical lleno de alegría (Cultura, 2021) 



107  

El baile de huapango huasteco es una expresión cultural vibrante y alegre 

que refleja la identidad y la herencia de esta región geo-cultural, se caracteriza por 

ser un baile en pareja, generalmente entre un hombre y una mujer, aunque menos 

común, también puede ser entre dos hombres o dos mujeres. 

El término huapango se ha empleado para designar este tipo de fiesta no 

sólo en la zona jarocha de Veracruz, sino también, y con mayor insistencia, en la 

región huasteca. Ahí el término se utiliza, además, para hacer referencia al baile y, 

más aún, a la música vocal e instrumental que se ejecuta en esa fiesta, es decir, a 

los sones huastecos, que en la región son conocidos. (Sánchez, 2002) 

Los bailadores suelen vestir con prendas tradicionales, que varían según la 

región, pero suelen incluir faldas o vestidos amplios y coloridos para las mujeres y 

pantalones y camisas bordadas para los hombres. Los trajes suelen estar 

decorados con motivos florales y elementos que representan la cultura huasteca. 

El baile en sí es rápido y enérgico, con pasos y movimientos que reflejan la 

vitalidad y la pasión de la música huapanguera. Los pasos a menudo incluyen 

zapateados rápidos y en ocasiones complicados, así como giros y vueltas 

elegantes. La pareja baila de manera cercana, pero también con movimientos 

separados y giros que agregan un elemento de cortejo donde se involucra el 

coqueteo y seducción. 

El baile de huapango huasteco es una parte integral de la cultura y la 

identidad de la región Huasteca, y es una celebración de la vida y la tradición. Es 

una manifestación artística que ha sido transmitida de generación en generación y 

que sigue siendo muy apreciada en México y en todo el mundo. 

Algunas otras acepciones que se han realizado del huapango son: 

 
1. Derivada de la palabra náhuatl “cuauhpanco” y designa el lugar donde se 

coloca un tablado de madera para bailar. (CNBHH, 2024) 

2. La palabra se usó para designar el arte de los indígenas huastecos que 

habitaban junto a los márgenes del río pango y panuco, y esta palabra es una 

transformación de la palabra fandango. (López, 2022) 



108  

3. En algunas regiones de la Huasteca, la palabra huapango se usaba 

indistintamente para designar tanto el espectáculo y la fiesta general, como 

los sones que se ejecutaban en ella. (López, 2022) 

Entre sus antecedentes, tenemos que se remonta al siglo XVII, proveniente de la 

música de España, principalmente de Andalucía y las Islas Canarias, adquirió un 

carácter muy peculiar en México, al mezclarse con las influencias africanas, como 

las danzas tribales y uso de las percusiones. 

El huapango es la música característica de las regiones de la Huasteca, es 

decir: Tamaulipas, Hidalgo, San Luis Potosí, Querétaro, norte y centro de Veracruz 

y el este de Puebla. El elemento más importante, de donde surge toda concepción 

rítmico-espacial de los sones bailables, es el zapateado de los bailarines, cuyo 

golpeteo creó un complicado diálogo con la música. 

Los mariachis36 tocan este tipo de música, utilizando violines, jaranas, 

guitarra huapanguera37, con 8 o 10 cuerdas y guitarra ordinaria de 6 cuerdas. Los 

violinistas huapangueros son el centro del conjunto, gracias a su habilidad técnica, 

ya que mantienen un tono transparente. La canción huapango fue el resultado de la 

mezcla del son huasteco, canción mexicana del campo y canción ranchera 

comercial (ITSM, 2005) 

La música que acompaña al baile de huapango huasteco es conocida por su 

ritmo rápido y alegre, y las letras de las canciones a menudo hablan de temas como 

el amor, la naturaleza y la vida en la región Huasteca, se interpreta con tres 

instrumentos: la guitarra quinta o huapanguera, la jarana huasteca de cinco cuerdas 

sencillas, ambas encargadas de realizar el acompañamiento rítmico-armónico, y el 

violín, que desarrolla la melodía. El canto, la mayor parte de las veces, es 

responsorial, como en el son jarocho, y tiene la peculiaridad, típica de esta zona, de 

añadir con mucha frecuencia agudos falsetes. (Sánchez, 2002) 

 

 

36 Mariachi deriva del nombre de una madera con la que se construían los tablados en que se bailaba al acompañamiento del 

ritmo de músicos locales. No obstante, ahora significa "conjunto de músicos mexicanos". (Ochoa, 2001) 
37 Quinta huapanguera es un tipo de guitarra mexicana que usualmente forma parte del conjunto huasteco, junto a la jarana 

huasteca y el violín. Tiene cuerdas de nylon agrupadas en 5 órdenes 



109  

4.1.1 Institucionalización y dinámica del concurso de huapango 

Actualmente existen un número importante de concursos a nivel nacional que 

buscan la promoción y difusión del baile de huapango. El primer concurso de 

huapango registrado a nivel nacional fue en 1970 en el municipio de San Joaquín 

en el estado de Querétaro, donde se invitó a bailadores de diferentes estados a 

participar. 

 

 
Figura 39. Final juvenil del 48 concurso nacional de huapango San Joaquín, Qro 2017 Fuente: (SOYPATOLO, 2017) 

 

 

De acuerdo con la página oficial del San Joaquín: Se le nombra oficialmente 

“Concurso Nacional de Baile de Huapango”, debido a la asistencia de parejas de 

varios estados del país y la duración del evento se extiende a dos días (6 y 7 de 

abril de 1973) (San Joaquín, 2023). 

En la reseña histórica se menciona que, debido al éxito del evento, este logra 

formalizarse para los años 80 donde se autodenominan con el slogan “La Catedral 

del Huapango”. 

En el año de 1992 El Concurso Nacional de Huapango Huasteco es 

reconocido por el I.N.B.A. como uno de los tres eventos más importantes del país, 

además de otros reconocimientos. 



110  

Al presente, el Concurso Nacional de Huapango Huasteco, con sede en San 

Joaquín, sigue acrecentando su calidad y capacidad de convocatoria al registrar la 

participación de más de 500 parejas en sus últimas ediciones, alcanzando la cifra 

de más de 10,000 parejas inscritas en sus 53 años de trayectoria (San Joaquín, 

2023). 

A partir de este evento diversos municipios, en diversas regiones, han tomado 

la iniciativa de generar sus propios concursos de huapango, entre ellos los que 

tienen mayor trayectoria y asistencia después de San Joaquín son: 

● Nicolas Flores, Hidalgo, con 39 años de concurso con el slogan “La cuna del 

huapango” 

● Jacala de Ledezma, Hidalgo, con 35 años de antigüedad “Jacala, paraíso del 

huapango” 

● Pinal de Amoles, Querétaro, con 32 años y donde el huapango ha sido 

considerado como patrimonio cultural inmaterial e intangible de Querétaro 

“La cumbre del huapango” 

● Tamazunchale San Luis Potosí con 21 años para el 2023 y cuyo eslogan es 

“Tamazunchale hermoso, corazón del huapango” 

Y de ellos muchos más, pero no por ello menos importantes: 

 
● Orizabita, en Ixmiquilpan, Hidalgo, se han auto nombrado “Los pioneros del 

huapango” con casi un cuarto de siglo de su concurso 

● Tuxpan, Veracruz, con 15 años en su tradición y su comité organizador 

“Huapango puerta de oro de Tuxpan” 

● o el Marqués, Querétaro, con casi una década recibiendo a bailadores de 

distintas regiones del país. 

● Y la pequeña comunidad de Cuesta Blanca en Cardonal municipio de Hidalgo 

con más de 15 años trabajando en su concurso “El manantial del Huapango” 

Los concursos antes mencionados solo son algunos de los que existen a lo largo 

del año, pues actualmente existen alrededor de 40 concursos de huapango 

académico. Y muchos más de los que aún no se tiene datos exactos de concursos 

tradicionales o también llamados amateurs. 



111  

Cada uno de estos eventos, ha tomado como referencia en primera instancia 

el concurso de San Joaquín, además de darle un estilo particular a partir de sus 

contextos, pero se puede notar en sus convocatorias las similitudes entre 

concursos, dando paso a que, quienes participen están de acuerdo a lo establecido 

en las mismas. 

A continuación, se mencionan elementos que aparecen en todas las 

convocatorias de los concursos de huapango académico, una breve descripción y 

por ende la institucionalización38 de los mismos: 

1. Hay una presentación del comité organizador, se describe el objetivo de la 

realización del concurso, algunos ejemplos son los siguientes: 

 
 Proteger el patrimonio cultural, reconocer la diversidad cultural de la sierra 

gorda (…) mayor derrama económica (Querétaro, 2023). 

 preservar y difundir la herencia cultural, así como fomentar el orgullo y la 

identidad a través del huapango y la música (UNIVERSAL, 2023). 

 

2. Ubicación de tiempo y espacio: se indica el día o días y lugar del evento, 

muchas veces se alinean con una fiesta patronal y el espacio es público como 

canchas, auditorios, plazas donde se instala el escenario39 para bailar. 

3. Estilos: se refiere a los estados representativos a bailar, pues cada uno tiene 

características (véase tabla 1) en vestuario y ejecución, se nombran los 6 

estados que comprenden la región huasteca. 

4. Categorías: se divide a los participantes por edades, para permitir distintos 

niveles de dificultad en las ejecuciones, anteriormente había tres categorías, 

infantil, juvenil y adultos. En los años recientes la categoría infantil se ha 

subdividido quedando las categorías de la siguiente manera: pequeños 

 
 

 

38 La institucionalización se considera resultado y producto de la acción de los sujetos; resultado en tanto se produce a través 

de habituaciones que gozan de cierta aceptación, y producto porque al ser aceptada la actividad, esta se reglamente y se 

reproduce bajo normas (explícitas o no) que rigen el funcionamiento de una actividad (García,2023) 
39 Suelen ser de madera que permite mejorar la acústica para los zapateados 



112  

huapangueritos 3- 6 años, infantil 7-12 años, juvenil 13-18 años y la categoría 

adulto 18 años en adelante. 

5. Aspectos a calificar40: ritmo, precisión coreográfica, vestuario, proyección 

escénica, autenticidad. 

6. Premiación: en todas las convocatorias se da a conocer la cantidad 

monetaria a la cual se hacen acreedores los primeros tres lugares de cada 

categoría, los montos son variados y dependerán de la organización de cada 

concurso, puede existir un primer lugar de cincuenta mil pesos o más 

(CNBHH, 2023) como mil pesos en el primer lugar en concursos más locales. 

En el siguiente cuadro comparativo se mencionan algunas de las características 

con las que se puede identificar a cada región donde académicamente está 

reconocido esta manifestación.41 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

40 Si bien se han estandarizado estos aspectos, es importante resaltar que implica una subjetividad por parte de quien califica, 

los jueces pueden tener trayectoria y experiencia como docentes y ejecutantes, esto influye en la forma de ver el mundo y la 

danza. 
41 Es necesario aclarar que los nombres de los pasos aquí usados varían respecto a cada grupo pues, aunque si existe una 

estandarización en su ejecución, la nomenclatura de los mismos no ha sido unificada. 



113  

Tabla 3. Cuadro comparativo de baile de huapango academizado42 
 

 
 
 

 

42 Por academización se entiende a la aplicación de normas, estructuras, estilos y formas de ejecución aprobadas por el 

gremio artístico. 



114  

 

 
(Fuente: Elaboración propia a partir de la observación participante y descripción basada en 

términos académicos.) 

 

4.1.2 Organización, duración y financiamiento 

La organización de un concurso implica establecer una estructura que garantice que 

el evento se desarrolle de manera eficiente y equitativa. En Cuesta Blanca, el 

concurso se inserta dentro de las actividades culturales de la fiesta patronal por lo 

cual la organización se subdivide en diferentes actores de participación, por un lado, 

el comité de actividades religiosas, el comité de actividades culturales y deportivas 

y por último el comité del concurso de huapango. 

El comité Organizador son los responsables de la planificación, coordinación 

y ejecución del concurso están encabezados por el maestro Claudio Gómez Ortega 

uno de los fundadores del concurso que, en conjunto de un grupo de integrantes de 



115  

la comunidad, se han dedicado a promover el huapango. Este equipo es el 

encargado de buscar a los patrocinadores para la renta de tarima, luces, tríos de 

huapango, gestión del auditorio ejidal, papelería (formatos de inscripción, 

constancias, números de participación, oficios de solicitud, invitaciones especiales) 

Publicidad y Promoción: El concurso de Cuesta Blanca, aunque es un 

concurso relativamente joven, se ha consolidado en el medio del mundo 

huapanguero43, lo que facilita la divulgación de la convocatoria con tan solo algunos 

meses de anticipación previo al evento. 

Se ha aprovechado el uso de medios digitales y redes sociales como 

Facebook para promover el concurso de huapango, la radio local y otras instancias 

para su difusión. 

 

 
Figura 40. Convocatoria para el concurso de Huapango de Cuesta Blanca edición 2022 (Fuente: web, 

https://www.facebook.com/huapangoculturaytradicion/photos/) 

 

43 Termino coloquial para referirse a las personas, grupos, instituciones que tienen gusto por asistir y/o participar en eventos 

de huapango académico, estos grupos reconoces las normas instauradas en cada uno de los concursos, se conocen a grupos 

de gran trayectoria dentro del medio del huapango, solo por mencionar algunos: Mecehualtin mitiotiani de San Juan del Río 

Qro, Huitzilin In Atlapalli de Ciudad Sahagún, Compañía folclórica Izel de Yanga Veracruz, Ballet Raíces Huastecas de 

Tamaulipas, Alma Huasteca de Tepeji del Río, entre muchos más. 

http://www.facebook.com/huapangoculturaytradicion/photos/)


116  

Dentro de la dinámica de los concursos de huapango y en la cual también se 

encuentra inmersa Cuesta Blanca, están los procesos de evaluación, si bien ya se 

mencionaron las categorías y aspectos a calificar, es importante describir el proceso 

de participación hasta que se llega a un ganador o ganadores. 

A partir de la observación participante se recolectó la siguiente información: 

 
● Primero se hace la inscripción de los participantes en parejas, los cuales 

pueden hacerlo a partir de la publicación de la convocatoria, hasta previo el 

cierre a la categoría de los mismos (esto puede ser incluso 10 minutos antes) 

● El costo de la inscripción oscila entre $100 y $200 pesos por pareja. 

● Los participantes obtienen un folio a manera de identificación, los cuales se 

colocan de manera impresa en la espalda o en un espacio visible para los 

jurados y público en general. 

● Se divide a los participantes (en parejas) en bloques adecuados al espacio 

donde bailaran y al número de participantes, estos oscilan entre 2 a 5 o 6 

parejas 

● Todos los bloques participan ejecutando uno o dos huapangos del repertorio 

de los tríos participantes44 con una duración de aproximadamente 3 minutos 

por huapango 

● Les llaman rondas, una vez que han pasado por el escenario todos los 

participantes de una categoría 

● Las calificaciones se vierten de manera individual por los jurados en 

papeletas, donde se asignan números del 1 al 5 para su rápida suma, a su 

vez al finalizar cada bloque, un integrante del comité pasa por esas papeletas 

para entregarla en la mesa de cómputo y puedan sumarse los promedios por 

pareja y jurado. 

● Semifinales, a partir del proceso de eliminación por calificación se conforman 

nuevos bloques de participación en cada una de las categorías y estilos, 

hasta ir cerrando el número de participantes. 

 

44 Previamente al inicio de concurso, los tríos dan un listado con los huapangos con los que cuenta su repertorio, en algunos 

casos se sortean la participación o solo se van turnando la ejecución al libre albedrío de los músicos 



117  

● Finales y final, una vez que se ha reducido el número de participantes al 

mínimo, comienza la etapa final de concurso. Primero se hace una ronda con 

los mejores participantes de cada estilo y categoría, por lo general se pide a 

los tríos de huapango que ejecuten sus versiones de mayor grado de 

dificultad. 

●  Posterior a eso suben al entarimado los finalistas de cada estilo para bailar 

un huapango donde defienden su línea de ejecución dancística obteniendo 

primer, segundo y tercer lugar. 

● Por último y de manera protocolaria, el comité organizador, autoridades 

ejidales, comunitarias o municipales hacen entrega de reconocimientos a la 

participación y lugar obtenido, además de toma de fotografías como 

evidencia ante instancias de economía y recursos. 

Dentro del medio del huapango, se ha normalizado que los concursos son de larga 

duración, es decir, que los días asignados no tienen un tiempo específico de cierre, 

esto dependerá del número de parejas inscritas, que a su vez determinará el número 

de bloques, roles de participación y en dado caso desempates entre finalistas. Estos 

procesos llegan a durar de 5 horas hasta 10 horas dependiendo del concurso y de 

asistentes. 

En el Caso de Cuesta Blanca, el concurso de la edición diciembre 2022, tuvo 

una duración de cinco horas iniciando el 26 de diciembre a las 20:30 hrs y 

terminando a las 2:00 am del 27 de diciembre. 

El financiamiento es crucial para asegurar el éxito y la viabilidad del concurso, 

en entrevista el maestro Claudio Gómez narra que, a pesar de estar vigentes en el 

mundo huapanguero, la parte del financiamiento es complicada pues la iniciativa se 

dio por parte de los integrantes de la comunidad y la mayoría de los gastos que 

implica la organización corren por cuenta de ellos. 

Al ser una comunidad con una dinámica de migración considerable, en 

muchas ocasiones las donaciones y aportaciones para la gestión del concurso 

provienen de migrantes radicados en EUA. 



118  

La autora Myriam Franco (2012:46) quien ha trabajado en Ixmiquilpan, 

región cercana a Cuesta Blanca sobre las dinámicas de migración, describe que la 

migración hacia los Estados Unidos ha sido históricamente importante, con un 

crecimiento acelerado a partir de los años noventa. 

En cuanto a las aportaciones de los migrantes, estas son significativas. Las 

remesas enviadas por los migrantes mexicanos desde los Estados Unidos tienen 

un impacto importante en las economías de los hogares receptores (Franco, 

2012:48). 

Estos envíos de dinero pueden representar gran parte de los ingresos 

obtenidos para la realización y logística del concurso de huapango y la fiesta 

patronal. 

 
4.2 Contexto histórico del concurso en Cuesta Blanca 

En el fomento de la promoción y la cultura existen por lo menos diversos eventos 

reconocidos a nivel nacional, que han nacido de la tradición del pueblo, pero que se 

han ido transformando de acuerdo a las necesidades del capitalismo y la 

globalización como lo son; la Guelaguetza45 en el estado de Oaxaca, donde el 

boletaje se adquiere a partir de comercializadoras y a costos por arriba del salario 

mínimo, el  concurso de Polkas46 al norte del territorio nacional, Concurso de 

 

 

45 Celebración que involucra danza de las 7 regiones tradicionales del estado de Oaxaca; Los Valles Centrales, La Sierra 

Juárez, La Cañada, Tuxtepec, La Mixteca, La Costa y el Istmo de Tehuantepec, acompañada de música de banda, se realiza 

en el mes de julio de cada año en el cerro del Fortín, en 1987 fue reconocida como Patrimonio Cultural de la Humanidad por 

la Unesco. La fiesta de la Guelaguetza, la cual se deriva del vocablo zapoteca "Guendalezaa" que significa "ofrenda, presente, 

cumplimiento"; también se le conoce como “Fiesta de los Lunes del Cerro”. Se muestra la cultura y danza oaxaqueña, 

acompañada de gran cantidad de bailarines que participan y se divide en cuatro épocas; prehispánica, colonial, México 

independiente y México contemporáneo. Cada región deleita a los visitantes y lugareños con bailes, música, danzas y cantos, 

todos llenos de tradición, algarabía, colorido y orgullo. Sin duda, la fiesta de la Guelaguetza engloba magia, tradición, 

reciprocidad, cultura y unión. El escenario que sirve para la celebración, se ubica en el Cerro del Fortín, este recinto no tenía 

nombre desde su inauguración que fue en 1974, por lo que al auditorio se le conocía como “Cerro, de la “Azucena” o del 

“Fortín”. Lo anterior cambió en 1999, cuando el recinto al recinto se le otorgó el nombre de “Auditorio Guelaguetza”. (INPI:2018) 
46 En el Concurso de Polka participan bailarines provenientes de los estados de Chihuahua, Coahuila, Nuevo León, 

Tamaulipas y Durango, propiciando la difusión de las tradiciones y la identidad cultural de cada estado. Las parejas 

interesadas participan en un solo estilo y obedecen al ritmo y cuadratura de la polka. Las categorías abiertas a concurso son: 

infantil, juvenil y adultos. Se efectúa el 26 y 27 de septiembre, organizado por el CONARTE y el Instituto de Investigación y 

Difusión de la Danza Mexicana A. C. Delegación Nuevo León, dentro de las actividades del Festival Internacional Santa Lucía. 

“La idea de realizar este concurso es seguir divulgando la danza folklórica, lo tradicional, lo típico como es la polka. Estamos 

muy contentos de poder realizar ya la décimo tercera edición de este concurso que tiene mucha aceptación a nivel nacional 



119  

Chilenas47 en la costa chica de Guerrero y el Concurso de Jaranas Yucatecas48, 

son algunos ejemplos de eventos con el fin y basados en la promoción cultural, el 

reconocimiento a la identidad y pertenencia de cada comunidad originaria 

participante; permite la comercialización y difusión en continuidad con el desarrollo 

de dichos concursos y magnos eventos, donde la interferencia global impacta en la 

relevancia y actuación del modelo económico capitalista, es decir, expandiéndose 

como industria convirtiendo a locaciones regionales y geográficas como escenarios 

de consumo, en otras palabras, lugares donde se han inventado y/o modificado 

arquitecturas y estéticas que resultan atractivas, lo cual da pie al trabajo del turismo, 

pieza clave para el desarrollo económico del país, sin embargo, las comunidades 

antes mencionadas y entre tantas otras, son objeto de marginación, discriminación, 

y apropiación ante sus prácticas sociales y culturales. 

 
4.2.1 Huapango en Cuesta Blanca 15 años atrás 

En el Valle del Mezquital el huapango ha sido en los últimos años, un símbolo de 

orgullo e identidad, la pequeña comunidad llamada Cuesta Blanca había quedado 

por su localización y acceso, segregada por la sociedad. Para inicios del siglo XXI, 

sus habitantes vivían una vida sencilla, dedicándose principalmente a la agricultura 

y la ganadería, mientras sus tradiciones y cultura huapanguera se mantenían vivas 

en la intimidad de la comunidad. 

Cuesta Blanca había sido ignorada por mucho tiempo. Las carreteras apenas 

llegaban hasta allí, y la mayoría de los jóvenes se han visto forzados a abandonar 

 
 

entre los ejecutantes”, destaca la maestra Dolores González, delegada por Nuevo León del Instituto de Investigación y Difusión 

de la Danza Mexicana AC. (Secretaría de Cultura, 2023) 
47 De acuerdo con Benjamín Muratalla este encuentro no se concibió como un concurso como tal, no se califica a los mejores 

técnicamente, sino que se valora la emotividad y la destreza. Al final, existe una mención honorífica para la pareja integrada 

“El Jaguar de la chilena”, por su larga trayectoria y una vida entregada a esta expresión cultural, de igual forma se destacan 

a seis parejas portadoras de esta tradición, las cuales dan muestra de la variedad de estilos y formas de expresión. El evento 

es realizado el 27 de octubre, es organizado por quinto año consecutivo por la autoridad municipal, solamente fue suspendido 

en 1997 cuando el Huracán Paulina azotó la región de la Costa. (Secretaría de Cultura, 2022) 
48 Llevado a cabo el 8 de diciembre, concurso que se organiza en el marco de la Inauguración de la Feria de la Naranja en su 

edición XXXVI. Se realiza en el Teatro del Pueblo durante la magna vaquería que es amenizada por la orquesta Ekmul de 

Santos Cecilio Chan Huchín y la orquesta de Ramón Ortegón. Es un espacio para que los jaraneros den muestra de su porte 

y elegancia, coordinación, variedad de pasos, resistencia, dominio y seguridad en el baile. Los premios para el primer lugar 

$3,000; segundo lugar $2,000 y tercer lugar $1,000 a los demás participantes se les entrega un reconocimiento por parte del 

comité organizador. (Peninsular, 2022) 



120  

el pueblo en busca de oportunidades en las ciudades vecinas. La falta de desarrollo 

y la falta de interés por parte de las autoridades habían dejado a Cuesta Blanca 

aislada. 

Sin embargo, un grupo de ciudadanos, apasionados por la música 

huapanguera, propuso organizar un concurso de huapango en Cuesta Blanca. La 

noticia de este evento se extendió rápidamente por la comunidad, y pronto todos 

estaban emocionados por la idea de mostrar al mundo su talento y preservar sus 

tradiciones culturales. 

Claudio Gómez junto con un grupo comisionado, se acercaron a los 

organizadores del concurso de Orizabita, Ixmiquilpan Hgo, quienes ya tenían 

experiencia previa en dicho evento, para que ayudara con la organización, les 

solicitaron sugerencias de jurados, tablado, difusión. 

 

Figura 41. Mapa. Vista del centro de Cuesta Blanca, la iglesia y el auditorio donde se celebra el Concurso de Huapango. 
(Fuente Google Earth. (n.d.). https://earth.google.com/web/@20.6460374,- 

99.07436731,2086.35340531a,642.11647734d,35y,-25.89863011h,1.4639582t,3 
 

 

Laura Guzmán, una participante de los concursos de huapango desde sus 

inicios hasta la fecha, narró algunos de sus recuerdos respecto al primer concurso: 

https://earth.google.com/web/%4020.6460374%2C-


121  

“En el primer concurso se consideró como algo novedoso, estuvo lleno de público porque el 

trío Armonía huasteca 49amenizaría el evento. La comunidad esperaba el evento con mucha 

emoción, la gente esperaba con ansia la llegada de gente de “fuera” al evento más importante 

de la feria, eso motivo a que las personas de la comunidad ofrecieran comida a los invitados 

en forma de hospitalidad” (Testimonio oral, Laura Guzmán, Cuesta Blanca, octubre del 2023) 

La noticia del concurso llegó a oídos de músicos y personas con gusto por bailar 

huapango conocidos de la región, quienes decidieron asistir al evento, la comunidad 

comenzó a trabajar incansablemente para prepararse para el gran día. 

La noticia del concurso de huapango en Cuesta Blanca se difundió como un 

reguero de pólvora. Gente de todas partes del Valle del Mezquital y más allá, 

comenzó a llegar a la comunidad. 

“En radio Cardonal La voz del pueblo Hñähñu y radio mezquital, se empezó a dar difusión 

sobre el concurso tradicional, además se realizaron volantes para repartir en el concurso de 

Jacala, que es el concurso previo al de la comunidad, y así se comisionó a un grupo de 

personas del comité de feria, para asistir a los otros eventos para difundir el concurso.” 

(Testimonio oral, Laura Guzmán, Cuesta Blanca, octubre del 2023) 

Gran apoyo para la difusión del concurso fue el maestro Gregorio Flores, quien en 

voz de los entrevistados mencionan que fue el impulsor del huapango académico 

en la región de Ixmiquilpan y sus alrededores y muchos de los que ahora difunden 

el huapango, fueron alumnos de este maestro; quien además se menciona, 

trabajaba en la Secretaría de Educación Pública (SEP) y eso le facilitó la distribución 

de los volantes en esa instancia. 

El primer concurso fue solo en el estilo hidalguense y se subdividió en 

categoría libre y academizada, se realizó en la cancha de básquetbol (de los 

primeros espacios públicos de la comunidad) sobre una tarima pequeña con apenas 

unos centímetros de alto. 

 
 
 

 

49 “Armonía Huasteca” durante la década de los años 70 y 80 fue el trío de música huasteca de mayor difusión en radio y TV 

nacional, y referencia obligada del Son Huasteco. Su popularidad abrió brecha a un sin número de agrupaciones de este 

género, contribuyendo significativamente a consolidar el huapango como una de las expresiones más importantes del gran 

álbum musical de nuestro país. Música tradicional mexicana (Romo:2016) 



122  

Cada año se ha ido mejorando el espacio de la cancha hasta llegar a lo que ahora es el 

auditorio. El concurso de huapango fue una de las motivaciones para que el auditorio quedara 

listo lo antes posible (Testimonio oral, Laura Guzmán, Cuesta Blanca, octubre del 2023). 

El concurso de huapango fue un éxito, aunque el número de parejas participantes 

fue reducido, la comunidad de Cuesta Blanca comenzó a recibir la atención que 

nunca había tenido. La prensa local y algunos medios de plataforma nacional 

informaron sobre el evento, la música y el gusto por el huapango, Cuesta Blanca 

comenzó a ganar reconocimiento a nivel regional y en los últimos años a nivel 

nacional. 

Las autoridades comunitarias han prestado atención a las necesidades de la 

comunidad, mejorando no solo el auditorio, sino también las carreteras, las 

instalaciones públicas como los baños o el estacionamiento, el entarimado también 

ha sido de mejor calidad y altura, la luminaria y hasta la renta de sonido para los 

eventos. 

“Una forma que usamos para aprender a bailar huapango académico fue el uso de los VHS 

que se grabaron en los primeros concursos como una forma de registro para eternizarlo, se 

repartían y era una forma de material didáctico para que la gente de Cuesta Blanca que 

querían aprender a bailar pudiera verlos” (Testimonio oral, Laura Guzmán, Cuesta Blanca, 

octubre del 2023) 

Con el tiempo, Cuesta Blanca se ha convertido en un punto de referencia 

para la música huapanguera en el Valle del Mezquital. Los jóvenes músicos locales 

comenzaron a recibir oportunidades para tocar en festivales y eventos en la región, 

como es el caso de Jesús Clemente Gómez Rosas, quien inicio su camino en el 

mundo del huapango como pequeño bailarín y actualmente pertenece al trío 

Corazón del Valle50 lo que le ha permitido mantener sus raíces y al mismo tiempo 

prosperar en la escena musical. 

La historia de Cuesta Blanca es un ejemplo de cómo la pasión, la 

determinación y el esfuerzo pueden traer el reconocimiento social y transformar una 

 

50 Trío hidalguense popular, donde sus integrantes provienen de Cuesta Blanca, Orizabita e Ixmiquilpan 

https://www.facebook.com/p/Trio-Corazon-Del-Valle-100069375951856/ 

http://www.facebook.com/p/Trio-Corazon-Del-Valle-100069375951856/


123  

comunidad olvidada en un lugar de orgullo y prosperidad. La música huapanguera, 

de “La puerta de la sierra”, ahora se erige como un faro cultural, recordándonos la 

importancia de preservar nuestras tradiciones y celebrar el talento local. 

 
4.3 Representación social del Huapango para la comunidad de Cuesta 

Blanca 

El huapango en su expresión musical y dancística ha sido una forma de preservar 

y transmitir las tradiciones culturales y la historia de una comunidad. En 

comunidades vulnerables como es el caso de Cuesta Blanca, donde las tradiciones 

culturales pueden estar en riesgo debido a la influencia de la cultura dominante, el 

huapango puede desempeñar un papel crucial en mantener viva la identidad 

cultural. 

El concurso de Huapango en Cuesta Blanca a menudo involucra la 

participación de numerosos miembros de la comunidad, lo que fomenta el sentido 

de pertenencia y busca la cohesión social, la solidaridad y la unión son 

fundamentales para enfrentar desafíos comunes a los que se enfrentan cada edición 

del concurso. 

Desde que esta el concurso en Cuesta Blanca se ha reforzado el gusto por 

el huapango, ha tenido mayor aceptación por la música de huapango, al grado que 

en eventos sociales siempre está presente la música y el baile del huapango. 

Hasta hace algunos años Cuesta Blanca, eran la única comunidad donde se 

hacia este concurso, era el sello de la comunidad, a raíz de eso otras comunidades 

lo ha hecho también. 



124  

 

 
Figura 42. Primer concurso de Huapango en San Miguel Tlazintla (Fuente: Trio Dinástico Olvera, 2019. En: 

https://youtu.be/vDXzEb2iH_c?si=Nz53eO133G_hUnzQ) 

 

 
Figura 43. Concurso de Huapango Tradicional en la comunidad de San Cristóbal (Fuente: Ramírez, 2020. En: 

https://www.youtube.com/watch?v=Pl_a9aD8m58). 

 

La asamblea siempre está a favor del concurso porque ya está arraigado en la 

comunidad y en sus fiestas pequeñas o grandes, siempre se ve presente la música 

y el baile del huapango. Inclemencias como el clima o el día, no son obstáculo para 

que la comunidad participe en estas actividades. 

http://www.youtube.com/watch?v=Pl_a9aD8m58)


125  

 

 
Figura 44. Baile de feria acompañados de trio de huapango, auditorio de Cuesta Blanca (Foto: García, diciembre 2022) 

 

 

La representación social del huapango en comunidades vulnerables también 

podría estar influenciada por desafíos y estereotipos. Por ejemplo, algunas 

personas fuera de estas comunidades pueden tener visiones simplificadas o 

estereotipadas del huapango en lugar de comprender su significado cultural más 

profundo. Además, en algunas ocasiones, la explotación cultural y la apropiación 

indebida de estas expresiones artísticas pueden tener un impacto negativo en las 

comunidades donde no se les dé un significado correcto. 

 
4.4 Bailarines, bailadores y espectadores 

Además de su papel como intérpretes de la danza, los bailarines también tienen 

una función social y cultural importante. A través de su participación en los 

concursos de huapangos, contribuyen a la preservación y difusión de esta tradición 

mexicana, transmitiendo a las nuevas generaciones los conocimientos y técnicas 

necesarios para su ejecución. 

Los bailarines son los verdaderos embajadores del huapango. A través de 

sus movimientos gráciles y expresivos, transmiten la esencia de la música y la 



126  

cultura huasteca al público; podría decirse que son guardianes de una tradición 

centenaria. 

Gracias a su dedicación y práctica, preservan y revitalizan esta forma única 

de expresión artística que es parte integral de la identidad huasteca. Los bailarines 

inspiran a las generaciones más jóvenes a mantener viva la tradición del huapango. 

Su compromiso y amor por este arte motivan a otros a aprender y participar en esta 

forma única de expresión cultural. 

En entrevista con Daniel Rubio51 director y fundador del grupo de danza 

Hñätena52, grupo que nace en la comunidad de Cuesta Blanca en el año 2013, 

narra que la agrupación surge a partir de la iniciativa de integrantes de la comunidad 

y comunidades aledañas pertenecientes a Cardonal, donde sus integrantes oscilan 

entre 9 y 20 años de edad, buscan principalmente mejorar su técnica en el estilo 

hidalguense: 

 
Este grupo nació por la inquietud de los grandes por mejorar en el estilo hidalguense, sin 

embargo, deciden unirse niños con ganas de aprender, a partir de que comenzaron los 

ensayos, se sumaron nuevos integrantes (Testimonio oral, Daniel Rubio, Ixmiquilpan 2023). 

 

Más adelante se indagó un poco más sobre los ensayos y el proceso de 

“mejorar el estilo” a lo que el maestro explicó que antes de solicitar su instrucción, 

los integrantes habían ido a tres concursos de huapango previamente: 

 
Primero se observó lo que ellos ya tenían armado y de ahí decidir cómo potenciar sus 

habilidades, me enfoque principalmente a la técnica de zapateado… 

Estaba muy chido, yo les compartía la parte académica y ellos me compartieron sus 

experiencias del aprendizaje en su comunidad y el conocimiento empírico. 

ellos comparaban lo que estaban aprendiendo en lo académico con las vivencias que tenían 

en su comunidad. -suspira- ah! ¡como los extraño!” (Testimonio oral, Daniel Rubio, Ixmiquilpan, 

octubre del 2023). 

 

 

51 Daniel Rubio Lugo, Lic. en Danza por la UAEH, con 20 años de trayectoria en el mundo del huapango, campeón en el estilo 

Hidalguense en diferentes concursos de huapango estatales y nacionales, jurado calificador en concursos de huapango de la 

región. 
52 Sigla conformada por los nombres de los tres pueblos originarios de Hidalgo, Hñähñu, Tepehua y Náhuatl. 



127  

El maestro expresó su impacto por la habilidad que los alumnos mostraban 

y comparaba su experiencia docente en otros niveles educativos con el de los 

integrantes de Cuesta Blanca: 

 
He trabajado con muchos alumnos, pero en especial estos, tenían una disciplina que nacía 

por el amor a la danza, lograron lo que nunca han logrado los bailarines académicos, 

reflejaban en su danzar el amor que sus padres y sus abuelos le tienen a su pueblo 

(Testimonio oral, Daniel Rubio, Ixmiquilpan, octubre del 2023). 

 

Figura 45. Practicando el estilo hidalguense en auditorio ejidal (Fuente: archivo personal Daniel Rubio Lugo, Cuesta Blanca, 
2013) 

 
 

 

El ex director del grupo también describió que los ensayos eran los fines de 

semana, sábado y domingo de mínimo tres horas cada día, en cada ensayo se veía 

un calentamiento para reforzar la corporalidad del estilo hidalguense incluyendo las 

líneas, posturas, acondicionamiento, resistencia, basado muchos de estos 

ejercicios en la técnica de la danza contemporánea ya que él tiene también 

experiencia en esta área. 



128  

 

Figura 46. Primeros entrenamientos en auditorio ejidal (Fuente: archivo personal Daniel Rubio Lugo, Cuesta Blanca, 2013) 
 
 

 

“Yo no les enseñé desde la imitación, sino de lo que ya había observado en ellos les hablé en 

un lenguaje que ellos pudieran aprender y de los conocimientos previos que ya tenían, hacer 

conscientes de su cuerpo y que este mismo lo registrara”. 

 

Se preguntó cómo fue el proceso de entrenamiento para los integrantes de 

Hñätena y lo primero que me comentó el maestro fue que la comunidad apoyaba 

prestando el auditorio ejidal los fines de semana mientras no hubiera fiestas del 

pueblo. 

 
El calentamiento lo hacían todos, hasta los niños tomaban un sentido de competitividad 

haciéndolo a la par de los grandes, ¡haciéndolo todo!, mientras los grandes limpiaban 

ejercicios previos, con los niños les enseñaba zapateados básicos, pero ellos aprendían más 

rápido por la observación e imitación de los grandes y a mí solo me tocaba llegar a corregir lo 

que ellos ya habían aprendido por imitación —se emociona y vuelve a reír— ¡han sido los 

mejores alumnos que he tenido! 



129  

 

 
 

Figura 47. Maestro Daniel con Daisy Clemente, integrantes de Cuesta Blanca, campeones de estilo hidalguense en la 
categoría infantil (Fuente: archivo personal Daniel Rubio Lugo, Jacala, 2013) 

 
 

 

Como se dijo anteriormente, es a través de la gracia y la expresión que los 

bailarines demuestran en el escenario lo mejor de sí, para los concursos de 

huapango cada grupo y parejas invierten tiempo y dedicación para lograr el objetivo 

primordial de la competencia, el incentivo económico, aunque no siempre es el único 

fin. 

En el caso del grupo de danza de Cuesta Blanca, el ensayo se había 

programado de manera fija, pero el maestro mencionó que en el caso de las 

exhibiciones a partir de que comenzaron a ganar o empezar hacer pequeñas 

funciones dancísticas, se duplicó el tiempo invertido en cuanto a horas y al menos 

un mes de preparación. 



130  

 

Figura 48. Grupo de danza consolidado, representando a Cuesta Blanca el día de la danza en Teatro de la 
ciudad San Francisco (Fuente: archivo personal Daniel Rubio Lugo, Pachuca de Soto Hidalgo, 2014) 

 

 

Así como la narrativa del grupo de danza, los grupos que se dedican a 

participar en los eventos de huapango, invierten no solo horas de práctica que va 

desde la corporalidad hasta la indumentaria, sino que también involucra el fomento 

a relaciones interpersonales efectivas, compartiendo valores que atraviesan a la 

danza y a los individuos mismos. 

 
En la comunidad de Cuesta Blanca también se pueden identificar integrantes 

de la misma que, si bien no llevan la preparación antes mencionada, se hace 

referencia comúnmente a aquellos individuos que participan en la danza de manera 

espontánea, generalmente en contextos comunitarios y festivos. Estos participantes 

comúnmente llamados Bailadores, no necesariamente poseen una formación 

técnica rigurosa, sino que su participación está arraigada en la tradición y la 

costumbre local. Donde éste representa la continuidad viva de las prácticas 

culturales y su actuación está inmersa de una autenticidad que proviene de la 

transmisión generacional de conocimientos y habilidades. Su desempeño se valora 



131  

más por su adherencia a las formas tradicionales y la expresión de la identidad 

cultural que por la perfección técnica. 

El baile de huapango, en palabras de los informantes, se aprende de manera 

empírica, es decir, que en cada fiesta o evento social de la comunidad hay un 

espacio físico y temporal donde las personas conviven y bailan aprendiendo desde 

la imitación unos con otros y siguiendo reglas que se asumen, aunque no estén 

propiamente escritas en alguna convocatoria o manual. 

Cuando el trio de huapango comienza a tocar (e incluso desde que están 

afinando) las personas se acercan al espacio delimitado para bailar, puede ser en 

parejas o en grupo, dependiendo del son que se vaya a tocar, después del primer 

“rasgueo” de la jarana, los bailadores comienzan a hacer un zapateado básico, que 

en términos académicos se le conoce como zapateado de tres, este zapateado dura 

mientras solo se estén ejecutando los instrumentos, y un paso de descanso (valseo 

de tres tiempos) mientras los versadores están cantando las seguidillas, tiempo que 

los bailadores usan para “pasearse” (moverse en el espacio) mientras hay una 

interacción de juego o galanteo, como se verá más adelante. 

 
4.4.1 El Huapango desde una perspectiva de género 

Hablar de temas de género en la danza tradicional y folklórica mexicana es 

fundamental para promover la igualdad de género, pues es un tema que atraviesa 

a la sociedad actual, permite empoderar a las personas de todas las identidades y 

transformar las normas culturales. Al abordar estas cuestiones desde el ámbito de 

la danza, se puede lograr un impacto significativo en la sociedad en general, 

promoviendo una cultura más inclusiva y equitativa. 

Para iniciar sobre la representación dancística del huapango en la comunidad 

estudiada, es importante recalcar algunos términos y conceptos, por ejemplo, como 

lo es el determinismo biológico y la relación entre naturaleza y cultura. 

Sherry Ortner (1979) en ¿Es la mujer con respecto al hombre lo que la 

naturaleza a la cultura? Menciona que, en el determinismo biológico, los hombres 

son naturalmente dominantes debido a factores genéticos, haciendo hincapié en la 

relación entre naturaleza y cultura. 



132  

En este contexto, se plantea que las mujeres han sido asociadas 

simbólicamente con la naturaleza como la belleza, organización, mesura y hasta la 

danza, mientras que los hombres se asocian con la cultura como: la construcción, 

fortaleza, palabra, entre otros. 

Entendiendo que esto se debe en parte a las funciones reproductivas 

específicas de las mujeres y a su cuerpo, que las sitúan en una posición más 

cercana a la naturaleza. Sostiene que la psicología de las mujeres parece más 

cercana a la naturaleza debido a su papel reproductivo y las implicaciones de sus 

funciones fisiológicas. 

Ortner (1979) argumenta que, la concepción del rol social de la mujer tiende a 

considerarla más cercana a la naturaleza en comparación con los hombres, 

basándose en tres puntos principales: 

1. Funciones fisiológicas de la mujer: como la capacidad de amamantar y cuidar 

a los hijos, la relacionan directamente con la naturaleza. La mujer crea 

naturalmente desde su propio ser, mientras que el hombre tiende a crear de 

manera más artificial y cultural. 

2. Confinamiento en el contexto doméstico: las funciones biológicas de la mujer, 

especialmente su papel en la crianza de los hijos, históricamente han limitado 

su movilidad social y la han confinado al ámbito doméstico. Esta asociación 

de la mujer con el hogar y la familia se considera más cercana a la naturaleza. 

3. Estructura psíquica de la mujer: la psique de la mujer se percibe como más 

cercana a la naturaleza debido a ciertas características, como la tendencia 

hacia lo concreto, lo personal y lo particular. Estas características se 

desarrollarían a través de la socialización de las mujeres en roles específicos, 

como la crianza y el cuidado, pero no necesariamente serían innatas. 

Por otra parte, la distinción entre hombres y mujeres ha resaltado el impacto de la 

biología en la sociedad, forzando a describir y preestablecer las conductas de cada 

género. Es decir, se encuentra el término sexo; que hace referencia a las diferencias 

biológicas entre varón y hembra, visibles en los órganos genitales y relativas a la 

procreación. Y género, que es un término cultural que alude a la clasificación social 

entre masculino y femenino (Oakley, 2016). Esta diferenciación biológica ha llevado 



133  

a la sociedad a establecer roles y expectativas específicos para hombres y mujeres, 

influenciando así su comportamiento y las interacciones entre ambos. 

Debe señalarse, que la actuación de los hombres y las mujeres en la 

sociedad se debe a la diferenciación biológica evidente, es decir están constituidos 

por sistemas vitales como es el sistema cardiovascular, sistemas que construyen al 

ser humano por igual, sin alguna diferencia sexual, de igual modo el sistema de 

personalidad permite que los patrones de conducta se desarrollen y conformen la 

mentalidad de la sociedad contemporánea. 

Mientras que, en las comunidades indígenas, las identidades de género y los 

roles asociados a hombres y mujeres derivan de consideraciones biológicas y de 

las tradiciones culturales, las prácticas comunitarias y los sistemas de conocimiento 

ancestral. Ya que, desde el estudio de la comunalidad, donde se refiere a la 

interrelación y el equilibrio entre los miembros de la comunidad y su entorno, 

fundado en valores de reciprocidad, colectividad y armonía con la naturaleza. 

Proporciona una visión distinta sobre la construcción de género y sus implicaciones 

sociales. 

La posición intermedia de la mujer entre la naturaleza y la cultura tiene varias 

implicaciones. Las mujeres son vistas como inferiores, ya que se supone que 

trascienden la naturaleza en menor medida que los hombres. Además, esta posición 

intermedia puede interpretarse como una mediación entre la naturaleza y la cultura, 

lo que lleva a restricciones en las actividades de las mujeres, especialmente en lo 

que respecta a la sexualidad y la elección de roles. 

Un ejemplo cercano a este cuestionamiento es la organización del concurso 

en Cuesta Blanca, si bien se implica gran parte de la comunidad, la mayor parte del 

evento es realizada por hombres, lo que deja a las mujeres actividades más 

sencillas y donde no se requiere algún tipo de fuerza corporal. 

Dentro de este orden de ideas Octavio Paz, relata en Máscaras Mexicanas: 

 
El lenguaje popular refleja hasta qué punto nos defendemos del exterior: el ideal de la 

"hombría" consiste en no rajarse nunca. Los que se abren son cobardes. Para nosotros, 



134  

contrariamente a lo que ocurre con otros pueblos, abrirse es una debilidad o una traición. El 

mexicano puede doblarse, humillarse, agacharse, pero no rajarse, esto es, permitir que el 

mundo exterior penetre en su intimidad. El rajado es de poco fiar, un traidor o un hombre de 

dudosa fidelidad, que cuenta los secretos y es incapaz de afrontar los peligros como se debe. 

Las mujeres son seres inferiores porque, al entregarse, se abren. Su inferioridad es 

constitucional y radica en su sexo, en su rajada, herida que jamás cicatriza (Paz, 2004: 32- 

33). 

 

 

Podría decirse que, a diferencia de las sociedades occidentales, donde las 

construcciones de género suelen estar marcadas por una dicotomía rígida y 

jerárquica, en muchos pueblos indígenas se observa una mayor flexibilidad y 

complementariedad en los roles de género. Las tareas y responsabilidades se 

distribuyen con base en las necesidades de la comunidad y la capacidad de sus 

miembros para contribuir al bienestar colectivo. 

A diferencia de la danza de los pastorcitos, donde las mujeres desempeñan 

roles fundamentales en la preservación de la fiesta patronal de la comunidad de 

Cuesta Blanca, la estructura del Concurso de Huapango, representación dancística 

popular influenciada externamente con la colonización, la globalización y las 

políticas estatales, ha introducido y exacerbado formas de patriarcado que incide en 

la perspectiva de género. Desde el punto de vista de comunalidad en Cuesta Blanca, 

se ofrece una visión integral y contextualizada de las relaciones de género, que 

enfatiza la interdependencia y la reciprocidad como principios orientadores. Que, en 

comparación con la representación dancística popular del Concurso de Huapango 

entre la comunidad estudiada, los hombres suelen ocupar roles visibles y de 

liderazgo en las ceremonias, mientras que las mujeres pueden estar más enfocadas 

en tareas de organización y apoyo. No obstante, la participación de las mujeres en 

la danza y en roles organizativos cruciales también destaca su agencia y su 

contribución vital a la vida comunitaria. 

Dentro del concurso del huapango quienes encabezan la organización, 

conducción, staff técnico, y compañía musical son hombres mientras que con las 

mujeres se minimiza su participación, reflejándose en actividades como distribución 



135  

de alimentos, sanitización de baños, inscripción y organización de participantes, 

además del cuidado de los infantes. 

 

 
Figura 49. Organizadores, conductor, jurado y músicos acompañantes. (Foto, García, diciembre 2022) 

 

En este sentido, la música mexicana del siglo XX cuenta con una fuerte 

emocionalidad, junto con la exaltación de un cierto “machismo” que cultiva los temas 

eternos de las relaciones hombre – mujer, amor perdido, ingratitud, Infidelidad en el 

hombre, pero ingratitud o amor no correspondido en la mujer (López F., 2023). 

En los corridos y sones que surgieron a partir de la revolución mexicana, se 

pueden encontrar en las letras de esta música, descripciones que narran violencia 

típica de la mentalidad “machista” (borracho, parrandero, jugador, mujeriego, 

valiente, arriesgado, buen gallo, retador de la muerte, etc.), todo ello impregnado de 

un cierto sentimentalismo, dan a la música mexicana su acento y singularidad. 

La Comisión Nacional para Prevenir y Erradicar la Violencia Contra las 

Mujeres (2016) menciona que: México sigue siendo un referente de la identidad 

masculina, el macho es un estereotipo del que los hombres no se pueden 

desprender fácilmente. Según Mathew Gutmann, citado en ¿Sabes qué es el 

#Machismo?  (2016)  “los  estereotipos  sobre  el machismo constituyen  los 



136  

ingredientes críticos en el capital simbólico empleado por los mexicanos comunes y 

corrientes [...] para muchos, el machismo es considerado como una parte 

constitutiva del patrimonio nacional de México”. 

Algunos ejemplos de ello se pueden notar en la llamada época del Cine de 

Oro Mexicano53 donde aparecen personajes referentes para el comportamiento del 

mexicano, como Pedro Infante, Jorge Negrete, el indio Fernández, entre otros. 

Ahora bien, en el territorio mexicano, aún existen zonas donde la mentalidad 

no dejaron de influir en la manera en que el músico popular mexicano las asimiló. 

Las dos características de violencia (machista y guerrera), sentimentalismo 

dramático, unidas a ciertos elementos de tranquilidad placentera y amable, tienen 

raíces indígenas en lo que llama el autor, de carácter violento y guerrero de los 

aztecas, el temperamento placentero y tranquilo maya, así como el talante 

resignado y ancestral de otros grupos indígenas aún hoy existentes. (López F., 

2023) 

La danza folklórica, así como la música que muchas veces la acompaña, es 

una manifestación cultural que refleja las normas y valores de una sociedad en un 

momento dado, es necesario examinar cómo se han perpetuado las desigualdades 

de género a lo largo de la historia y cómo la danza puede contribuir a cambiar estas 

dinámicas. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

53 El mayor esplendor del cine mexicano se encuentra entre los años 1940 hasta 1952, denominada la época de oro del cine 

mexicano, en las filmaciones se han esmerado en plasmar las tradiciones mexicanas y han compartido a través de diferentes 

visiones y perspectivas la cultura, situación política y social por la que ha atravesado el país (Fundación Casa de México en 

España, 2021) 



137  

 

Figura 50. Trío de Son y Huapango Huasteco Los Descarados. (Foto. García, 2022) 
 

 

Toda interacción es una danza, con comienzo, desarrollo y fin. La danza 

humana no es simplemente rítmica sino también expresiva; y no es solo expresiva 

sino comunicativa. La habilidad para la danza es una habilidad social y sexual. 

Saber bailar puede ser decisivo en el momento del galanteo y la conquista. Permite 

demostrar salud física, pero también destreza corporal, propias de la juventud. Al 

bailar se expresa la gracia, la elegancia, el encanto y el refinamiento, que pueden 

demostrar corporalmente lo que la persona siente o piensa. 

El baile es la forma socialmente aceptada, la mirada directa, del contacto 

corporal, incluido en el repertorio de gestos y movimientos de cada danza, que el 

enamorado o la mujer interesada puede utilizar en su provecho para la conquista. 

Además, cuando la relación de pareja recién comienza, el baile puede ser el 

comienzo de los contactos más íntimos, por lo que se sale a bailar con una pareja 

cuando se estima que dichas intimidades pueden permitirse, y no antes. 

El galanteo estrictamente es el equivalente masculino de la coquetería 

femenina (Flores Colombino, 2023). Y comprende la conducta de cortejo o parada 

aplicada al macho humano, común a todos los animales, por la que, a través de 

gestos impresionantes, exhibiciones, regalos, demostraciones de afecto, busca 

obtener los favores sexuales como preliminares de una relación erótica y sexual. 



138  

Las conductas impresionantes según Lorenz (1972) se basan en el hecho de 

que “todos los movimientos que realiza el macho se verifican con un derroche de 

fuerza llamativo e innecesario para el auténtico fin que se persigue”. Seducción no 

sería sinónimo de galanteo, ya que aquella implica la conquista con arte y maña, en 

que el seductor finge cualidades y exagera capacidades, persuadiendo con halagos 

y engaños reprobables para favores sexuales de la mujer. 

Las ideas expuestas con anterioridad se pueden reflejar en la narrativa 

musical y dancística de quienes practican el baile de huapango, es decir, se visibiliza 

en el actuar social respecto a los roles de género preestablecidos, como se versa 

en el siguiente fragmento: 

 

Mujer por esos desdenes 

Quieres verme en el exilio 

Esas formas que tú tienes 

Forman mi más grande idilio 

Solo mi amor entretienes 

Y no les brindas auxilio 

 
 
 
 
 
 
 
 

 
Quererte será mi anhelo 

Porque mi pasión no cesa 

Tú tienes esa belleza 

Que a todas despierta celo 

Como de la orquídea 

No hay flor que no sienta envidia 

Sea rosa o sea bugambilia 

Tú eres la que más prefiero 

 
(Fragmento del huapango. La Orquídea, 

autor: Eduardo Bustos Valenzuela) 



139  

En el primer verso destaca la ingratitud de la mujer y el sufrir que tiene el 

hombre por el amor de la misma donde ella a partir de sus atributos naturales, tiene 

la capacidad para hacer sufrir al hombre por un amor no correspondido. 

En el segundo verso el hombre habla sobre la belleza de la mujer y como le 

declara su amor eterno, haciendo una comparativa con otras “flores” (mujeres) 

haciendo una provocación (desde mi perspectiva) a que toda mujer anhele ser esa 

orquídea, merecedora del amor del trovador, asumiendo el rol de sumisa y deseada 

y perpetuando desde la música, el comportamiento heteronormativo. 

El Huapango Huasteco no solo es una manifestación artística, sino también 

un elemento vital en la vida de las comunidades que lo practican. A través de la 

música y la danza, se transmiten valores culturales, historias y tradiciones de 

generación en generación. 

En la ejecución de huapango se puede notar una actitud de dominación 

desde la corporalidad, donde el varón desde su hombría tiende a dominar (sin 

ejercer fuerza) a la mujer, se comienza “como marca la tradición” desde que el 

hombre extiende la mano para solicitar a la mujer bailar con él y llevarla mostrándola 

a todos, hasta el centro de la pista y marcando de cierta manera, “su territorio”. 

El huapango es considerado un baile de cortejo, pues si bien no hay un 

contacto físico tan directo, el hombre debe ejecutar no solo correctamente los pasos, 

sino llevar el porte, y a través de la galantería al bailar conquistar a la pareja. El 

hombre también debe cumplir con ideas preestablecidas respecto a su rol para ser 

bien visto en la sociedad y lograr sus posibles cometidos: enamorar a la pareja para 

lograr una relación de parentesco y con ello obtener beneficios de tipo sexual, que 

se ha normalizado en dos momentos; el primero es en los bailes populares donde 

podemos ver estas acciones en los participantes y el segundo es al bailar en un 

concurso de huapango, donde si bien pueden o no tener una relación sexo-afectiva, 

la pareja participante hace sobre la escena, la representación de esta dinámica de 

conquista de pareja. 



140  

Si bien es cierto que los concursos buscan fomentar y difundir la cultura y 

tradiciones, actualmente, se han visto involucrados dentro de estas dinámicas, 

nuevas comunidades fuera de lo social y culturalmente aceptado desde la tradición, 

en entornos donde se ejecuta el huapango como fiestas populares e incluso 

concursos de huapango, la participación de la comunidad LGBTTTIQ+, espacios en 

los que comienzan a ser visibles y por ende aceptados, se puede apreciar parejas 

de mujer-mujer, hombre- hombre abriendo las puertas a la inclusión y modificando 

las estructuras establecidas desde lo que llamamos patriarcado. 

 
 

 

 
Figura 51. Integrante de la comunidad LGBTTTIQ+ participando en video promocional de huapango (Fuente: Alma 

Huapanguera, 2022. En: https://youtu.be/kCcymSVHvAw?si=zoEFtqp19Teg_bEj). 



141  

 
 

Figura 52. Primer concurso de Huapango Tradicional en la comunidad de Almolón, Eloxochitlan Hidalgo, participando pareja 
LGBTTIQ+ (Foto. Guerrero, 2023.) 

 

 

El Huapango Huasteco es un ejemplo notable de cómo la música y la danza 

pueden desempeñar un papel central en la vida de una comunidad, ayudando a 

preservar la cultura y la identidad de generación en generación. Las características 

antropológicas y sociales de esta manifestación artística reflejan la profunda 

conexión entre la historia, la cultura y la vida cotidiana de las personas en la región 

Huasteca. En palabras de Joan W. Scott (2002) la importancia de analizar cómo el 

género ha influido en la organización y percepción del conocimiento histórico, puede 

llevar a una revisión crítica de las narrativas históricas existentes. 

A medida que el Huapango Huasteco continúa siendo apreciado y celebrado, 

se mantiene como un símbolo vivo de la riqueza cultural de México, la conexión 

entre la historia pasada y la práctica histórica actual desde nuevas perspectivas 

aporta para entender cómo el género sigue influyendo en la sociedad 

contemporánea. 



142  

El cuarto capítulo de esta tesis ha profundizado en el Concurso de Huapango 

en Cuesta Blanca, destacando su relevancia como un pilar fundamental en la vida 

cultural y social de la comunidad. Hemos examinado la dinámica de este evento, 

desde su institucionalización hasta su organización, duración y financiamiento. Este 

análisis nos ha permitido comprender cómo un evento aparentemente recreativo se 

convierte en un mecanismo estructurado que fortalece la identidad comunitaria. 

La institucionalización del concurso de huapango ha sido clave para su 

sostenibilidad y crecimiento. La formalización de las reglas, la participación de 

diversas instituciones y la creación de una estructura organizativa han permitido que 

el concurso no solo persista en el tiempo, sino que también gane prestigio y 

reconocimiento tanto dentro como fuera de la comunidad. Este proceso de 

institucionalización garantiza que el evento sea visto como una parte integral del 

patrimonio cultural de Cuesta Blanca. 

El contexto histórico del concurso revela una evolución significativa en los 

últimos 15 años. Al rastrear sus orígenes y desarrollo, hemos visto cómo el 

huapango ha pasado de ser una expresión cultural local para convertirse en un 

evento de relevancia regional. Este crecimiento ha sido posible gracias al esfuerzo 

colectivo de la comunidad, que ha sabido adaptarse a los cambios y desafíos 

contemporáneos sin perder de vista sus raíces culturales. 

La representación social del huapango para la comunidad de Cuesta Blanca 

es profunda y multifacética. El concurso actúa como un espejo en el que la 

comunidad se ve reflejada y reafirma sus valores, tradiciones y sentido de 

pertenencia. A través del huapango, los habitantes de Cuesta Blanca no solo 

celebran su herencia cultural, sino que también construyen y fortalecen sus vínculos 

sociales. 

La participación en el concurso ya sea como bailarines, bailadores o 

espectadores, permite una interacción dinámica que enriquece la experiencia 

colectiva. La descripción de los roles desde una perspectiva de género nos muestra 

cómo hombres y mujeres contribuyen de manera equitativa al mantenimiento y 



143  

desarrollo de esta tradición. La danza del huapango se convierte, así, en un espacio 

de expresión y reivindicación de la identidad de género dentro de la comunidad. 

Este capítulo ha demostrado que el concurso de huapango no solo es un 

evento cultural, sino también un poderoso dispositivo de cohesión social. A través 

del huapango, la comunidad de Cuesta Blanca se conecta con su pasado, celebra 

su presente y construye su futuro. 

Al enlazar con el quinto capítulo, que se centra en el análisis del proceso 

sociocultural, las concepciones de la identidad y su relación con las 

representaciones sociales se harán más claras. Exploraremos cómo la danza de los 

pastorcitos y el concurso de huapango actúan como dispositivos de cohesión social 

y herramientas para mantener la relevancia cultural en un mundo globalizado. La 

capacidad de estas prácticas para adaptarse y evolucionar mientras preserva los 

valores fundamentales de la comunidad será esencial para comprender el papel que 

juegan en la renovación permanente del colectivo social de Cuesta Blanca. 

Así, este capítulo no solo cierra un análisis detallado del Concurso de 

Huapango, sino que también sienta las bases para una reflexión más amplia sobre 

la relación entre identidad, cultura y comunidad, preparando el terreno para un 

entendimiento integral de las prácticas dancísticas y su impacto sociocultural en 

Cuesta Blanca. 



144  

CAPÍTULO 5. ANÁLISIS DEL PROCESO SOCIOCULTURAL EN 

CUESTA BLANCA 

En el presente capítulo, se analiza la forma en la que ambas danzas han contribuido 

a robustecer el tejido social entre los habitantes de Cuesta Blanca. Se aborda un 

análisis detallado de las concepciones de la identidad y su relación con las 

representaciones sociales en las manifestaciones dancísticas de la comunidad de 

Cuesta Blanca. Para profundizar en esta temática, resulta crucial relacionar estos 

conceptos con la teoría de Gilberto Giménez (2021), en la que ofrece un marco 

teórico amplio para entender cómo las prácticas culturales y dancísticas actúan 

como vehículos de construcción y reafirmación de la identidad comunitaria y cómo 

estas prácticas están imbuidas de representaciones sociales que dan forma a la 

experiencia colectiva. 

 
5.1 Análisis de las concepciones de la identidad y su relación con las 

representaciones sociales en las manifestaciones dancísticas de Cuesta 

Blanca 

 
La danza representa un vehículo de transmisión de índole cultural, el cual 

desempeñó un rol fundamental en el establecimiento, afianzamiento y reforzamiento 

de los vínculos sociales de los diversos actores de una comunidad. La danza, en 

tanto expresión cultural, transmite y preserva no sólo una forma de entender la vida, 

sino también genera un conjunto de memorias colectivas que constituyen el acervo 

identitario de un grupo humano determinado. 

La idea de “identidad” nace de la crisis de pertenencia, ya que busca con 

urgencia la “identificación”, en palabras de Lars Dencik (como se citó en Bauman, 

2005) menciona que “existe un anhelo e intentos de búsqueda y creación de nuevos 

colectivos a los que pueda sentir que pertenece y que faciliten la forja de identidad” 

(p. 20). La feria de Cuesta Blanca ha contribuido a fortalecer el tejido social con 

actividades deportivas, religiosas, culturales y populares; que actúan como espacios 

de socialización donde los habitantes de la comunidad confirman su identidad ante 

la amenaza de la segregación global. 



145  

En lo que respecta a dichas expresiones culturales de carácter tradicional, 

éstas también contribuyen a la reiteración de un conjunto de actividades que no sólo 

abonan a la continuación de las tradiciones de un colectivo determinado, sino 

también propician la convivencia entre los mismos al realizar una serie de acciones 

enfocadas a la organización y ejecución de tales manifestaciones culturales. 

En ese sentido, las distintas comunidades encuentran en la celebración de 

sus tradiciones una forma de expresar y perpetuar su identidad colectiva. Giménez 

(2021) expone que las memorias individuales nacen en la impersonalidad a partir 

de una vida cotidiana que en conjunto generan las memorias colectivas. Una 

evocación a ello son los testimonios orales de los informantes de la comunidad de 

Cuesta Blanca (“en aquellos tiempos se hacía esto o aquello”, “ocurrió esto o 

aquello”, “se hacía de tal forma”). 

Las prácticas dancísticas, como la danza de los pastorcitos y el concurso de 

huapango, ofrecen continuidad y se perpetúan en un componente esencial de la 

identidad, ya que proporcionan a los individuos un sentido de pertenencia a lo largo 

de la memoria colectiva. 

Sin embargo, cabe reparar en que esta continuación de la tradición no ha 

estado exenta de retos, ya que debe afrontar los retos de la globalización. Pues ha 

fomentado una mayor interconexión e interdependencia entre comunidades y 

culturas a nivel global. Esto ha permitido un mayor intercambio de ideas, tecnología 

y oportunidades, pero también ha generado tensiones y reacciones de defensa de 

lo local. 

En el caso de Cuesta Blanca, la danza de los pastorcitos y el concurso de 

huapango han propiciado la continuidad de sus tradiciones —no sólo en el ámbito 

dancístico-cultural, sino también en su dimensión social—, por lo cual se puede 

aseverar que éstas han fungido como aglutinantes sociales y comunitarios. Bauman 

(2006) argumenta que la identidad es una respuesta a la necesidad humana de 

seguridad y reconocimiento en un mundo en constate cambio. Así que, las 

representaciones dancísticas de la comunidad de Cuesta Blanca, juegan un papel 

crucial en este proceso, ya que ofrecen a los habitantes anclas simbólicas a las 

cuales aferrarse. 



146  

5.1 La danza de pastorcitos: un dispositivo de cohesión social para la 

comunidad de Cuesta Blanca 

 
La danza de los pastorcitos representa una tradición cultural de profundo 

arraigo que ha perdurado desde hace ya varias generaciones. La longevidad de 

dicha tradición se puede atisbar en la evolución de la capilla —ahora devenida en 

una iglesia propiamente— que no sólo funge como marco a la ejecución de esta 

danza, sino que también alberga al “Niño Dios” al cual se le rinde honor en las 

festividades en diciembre. 

En este mismo lugar, se halla un archivo fotográfico en donde se da 

constancia de las generaciones que han participado en la representación de la 

danza, lo cual evidencia la transmisión cultural entre distintas épocas del poblado. 

De igual modo, es plausible concebir que el hecho de dicha tradición se replique de 

generación en generación crea una memoria colectiva y, por ende, un sentido de 

comunidad. 

La celebración de estos eventos fortalece la memoria colectiva al 

proporcionar un espacio donde los miembros de la comunidad pueden recordar y 

celebrar su herencia cultural conjunta. La memoria colectiva, según Giménez 

(2021), no es simplemente una recopilación de recuerdos individuales, sino un 

proceso activo de construcción social donde las experiencias compartidas se 

integran en una narrativa común. Por lo que se refiere a la forma en que las 

comunidades recuerdan y reinterpretan su pasado a través de prácticas culturales 

y rituales. 

En Cuesta Blanca, esta narrativa se actualiza continuamente a través de las 

prácticas dancísticas, que sirven como un recordatorio constante de la historia y los 

valores de la comunidad. Es decir, la danza de los pastorcitos y el concurso de 

huapango son vehículos de esta memoria colectiva. Estas danzas no solo evocan 

el pasado, sino que lo actualizan y lo recontextualizan en el presente, permitiendo 

a la comunidad mantener un sentido de continuidad y pertenencia. 



147  

En Cuesta Blanca, esto se puede apreciar, por un lado, en que los niños 

replican la danza que los padres y abuelos han realizado por lo menos alguna vez 

en su vida. De esta forma, los niños tienen la oportunidad de utilizar el conocimiento 

y las experiencias de sus antepasados para aprovecharlas en su participación. Por 

otro lado, los padres pueden reconocerse en la iteración dancística ejecutada por 

sus hijos, lo cual no sólo les permite recordar experiencias propias, sino también 

compartirlas con otros miembros de su generación y escuchar las de ellos. 

 
En ese mismo sentido, cabe destacar que, de acuerdo con los relatos 

recopilados, cada niño de Cuesta Blanca ha participado al menos en alguna ocasión 

en la representación anual de la danza. Al igual que en el caso de sus padres, este 

hecho cobra una relevancia significativa en la conformación de un sentimiento de 

comunidad y de una memoria colectiva. De acuerdo con Durkheim citado por 

Giménez, (2021): 

 
“toda celebración constituye un momento de condensación y de 

autopercepción efervescente de la comunidad, y representa simbólicamente 

los acontecimientos fundadores que, al proyectarse utópicamente hacia el 

futuro, se convierten en “destino”. (p. 90) 

 
A través de esta experiencia en conjunto, los niños no sólo participan en una 

tradición cultural de profunda raigambre, sino también permite que se establezcan 

vínculos entre ellos, al compartir vivencias y recuerdos que contribuyen a crear un 

sentido de identidad entre los miembros de su generación. 

Así que, la representación de esta danza permite distinguir a la comunidad 

de Cuesta Blanca de otros enclaves, ya que ha trascendido su demarcación y es 

objeto de amplio reconocimiento en las zonas aledañas. Esto refuerza el sentimiento 

de singularidad y reafirma su sentido de comunidad, al diferenciarse de las demás. 

Asimismo, se debe reparar en que la iteración de la danza de los pastorcitos 

suscita un sentimiento de orgullo entre los pobladores de Cuesta Blanca, ya que ver 

replicada esta representación por parte de las nuevas generaciones provoca una 



148  

profundad emotividad colectiva como consecuencia de la vinculación entre el 

pasado y el presente del poblado y, por ende, su capacidad de preservar su legado, 

al igual que la época del año y la festividad que fungen como el marco de la danza. 

Por otra parte, resulta pertinente reparar en que la ejecución anual de la 

danza de los pastorcitos pone en marcha una serie de acciones que trascienden el 

simple acto coreográfico. Esta tradición arraigada en la comunidad se encumbra 

como un catalizador que une a los habitantes en una experiencia colectiva única, 

debido a que la ejecución de la danza impulsa la colaboración y el sentido de 

pertenencia por medio de distintas actividades, tales como los preparativos para el 

evento. 

La pertenencia social según Giménez (1977) “Implica la inclusión de la 

personalidad individual en una colectividad hacia la cual se experimenta un 

sentimiento de lealtad” (p. 13). El individuo socializa y construye su identidad por 

etapas, se expresa de manera especialmente intensa del nacimiento a la 

adolescencia, prosiguiendo a lo largo de la vida adulta, condicionando en parte las 

identidades sociales del individuo por su relación con los otros y con el entorno 

(García Martínez, 2008). 

En ese sentido, cabe reparar en que los habitantes de Cuesta Blanca asumen 

un compromiso con el resto de la comunidad con la finalidad de tener la oportunidad 

de reproducir lo heredado; es decir, la danza de los pastorcitos funge no sólo como 

un mecanismo de cohesión entre los pobladores de esta demarcación al permitir 

apropiarse del proyecto, lo cual fortalece su pertenencia como colectivo, sino que 

también permite la valoración y conservación de su patrimonio cultural intangible, 

expresado a partir de sus tradiciones, a pesar de los obstáculos que conlleva la 

organización de la fiesta patronal. 

Desde la perspectiva teórica de Gilberto Giménez (2021), las prácticas 

dancísticas en Cuesta Blanca, específicamente la danza de los pastorcitos, son 

dispositivos cruciales para la construcción y renovación de la identidad comunitaria 

y la memoria colectiva. Estas danzas actúan como hechos sociales totales que 

integran múltiples dimensiones de la vida comunitaria, reforzando los lazos sociales 

y transmitiendo valores y tradiciones a las nuevas generaciones. 



149  

La participación en estas danzas no solo fortalece el sentido de pertenencia 

e identidad, sino que también asegura la continuidad y relevancia de las tradiciones 

culturales en un mundo en constante cambio. Así, las prácticas dancísticas en 

Cuesta Blanca ejemplifican cómo las comunidades pueden utilizar sus tradiciones 

culturales para mantenerse cohesionadas y vigentes ante las presiones de la 

globalización, al mismo tiempo que preservan y enriquecen su memoria colectiva. 

Ejemplo de lo anterior se puede observar en las mayordomías, en las cuales 

los miembros de la comunidad se hacen cargo por un año de la organización para 

preparar y distribuir las actividades relacionadas a la celebración religiosa en honor 

al “Niño Dios”. 

Las mayordomías tienen un papel de gran relevancia en la conformación de 

una cohesión social de la comunidad de Cuesta Blanca, ya que involucran la 

participación y la colaboración de sus habitantes al trabajar para un objetivo en 

común, lo que fortalece los lazos sociales al compartir dichas actividades y trabajos 

en equipo. 

Aunado a lo anterior, dicha práctica representa una base fundamental para 

la creación del sentido de comunidad de los habitantes de Cuesta Blanca, pues, por 

un lado, los mayordomos se sienten reconocidos y dignos de confianza por parte 

del resto de la comunidad y ésta a su vez cuenta con la seguridad de poder delegar 

esta clase de responsabilidades a individuos que las asumen como compromiso 

personal. En conjunto, esto pone de manifiesto la solidaridad y reciprocidad que 

existe dentro de la población, así como su preocupación por preservar su patrimonio 

cultural. 

De igual modo, cabe subrayar que las mayordomías no son el único medio 

por medio del cual se consigue la inclusión social y colaboración de los habitantes 

de Cuesta Blanca, sino que también ésta misma se puede observar en el 

involucramiento de todos los niños y niñas del poblado en esta tradición. 

 
En ese sentido, se debe recordar que los infantes comienzan a bailar a partir 

de los tres años, lo cual se debe a que no se exige a los participantes requisitos de 

excelencia técnica, ni filtros discriminatorios para su participación, lo cual permite a 



150  

cualquier niño sumarse a la celebración de esta festividad, asegurando su 

transmisión a nuevas generaciones. 

Asimismo, al ser una tradición arraigada profundamente, los padres propician 

y alientan la participación de sus hijos sin importar si la danza se ha desarrollado de 

la forma en que se ha planificado, lo cual fomenta la reiteración, año con año, de la 

danza y afianza el pacto colectivo y cultural entre generaciones. 

Agregando que se puede aseverar que la danza de los pastorcitos representa 

un dispositivo de cohesión social, ya que facilita la convivencia entre los distintos 

sectores de la población al incluir a todos sus miembros en algún aspecto de la 

celebración. Asimismo, esta representación conforma una memoria colectiva y 

condensa la creatividad, historia y rasgos distintivos de la comunidad de Cuesta 

Blanca, como un patrimonio cultural compartido, el cual crea a su vez, una identidad 

local en la que todos los actores de la población se encuentran inmiscuidos. 

Por último, cabe enfatizar que la danza de los pastorcitos representa una 

manifestación cultural que permite a la comunidad de Cuesta Blanca conformar un 

sentido de pertenencia al grupo y así reafirmar su identidad, ya que esta tradición 

guarda una conexión estrecha con la historia y sus tradiciones locales, al igual que 

con su fe y su cultura. Esto cobra aún mayor importancia cuando se repara que la 

existencia del poblado como ente autónomo no rebasa las tres décadas. 

 
5.2 El concurso de huapango: ser vigentes en un mundo globalizado 

 
 

Si bien la celebración de los concursos de huapango dentro de la población de 

Cuesta Blanca tiene una antigüedad de quince años, estos han desempeñado un 

papel crucial para las comunidades de la región huasteca. Estos certámenes 

artísticos se han erigido como verdaderos símbolos de identidad colectiva y en 

motores de cohesión social. 

En el caso de Cuesta Blanca, la competencia anual en torno al huapango 

huasteco se ha convertido en una costumbre arraigada que logra articular a los 

habitantes de distintas generaciones, incentivar su participación comunitaria, 



151  

fortalecer la adopción de costumbres tradicionales por parte de la juventud y dar 

visibilidad al pueblo ante el exterior. 

En ese sentido, el concurso de huapango, al igual que la danza de los 

pastorcitos, también representa un mecanismo que contribuye a la conformación y 

fortalecimiento de la cohesión social, ya que promueve la participación de sus 

pobladores. 

Cabe reparar en que este certamen ha impulsado a su vez el surgimiento de 

un grupo de danza local, el cual se conoce bajo el nombre de Hñätena. Este grupo 

está integrado por jóvenes de Cuesta Blanca y de comunidades cercanas, quienes 

se reúnen con la finalidad de perfeccionar su técnica en el huapango. 

Dicha agrupación no sólo pone por manifiesto el interés de la comunidad 

juvenil de Cuesta Blanca y el Cardonal en el huapango y, por ende, en su herencia 

como patrimonio cultural, sino que también señala la creación de vínculos 

interpersonales afectivos que radican en compartir valores en relación con la danza 

y la comunidad. 

Aunado a lo anterior, también se ha registrado la participación reciente de 

parejas pertenecientes a la comunidad LGBTTTIQ+ tanto en concursos como en 

festividades en donde se ejecuta el huapango huasteco. Así, parejas integradas del 

mismo sexo —ya sean mujer-mujer u hombre-hombre— han tenido la oportunidad 

de sumarse a tales eventos. 

Si bien la tradición del huapango conlleva la reproducción de estructuras 

heteronormativas bastante rígidas y tradicionales en lo que respecta a los roles de 

género y la interacción entre la pareja —hecho perentorio en las letras de este 

género musical y en ser considerado como un baile de cortejo y seducción—, la 

incursión de grupos no heterosexuales coadyuva a la transformación tanto de esta 

expresión cultural como de sus dinámicas. Así, al hacerse presentes en los 

certámenes y ser aceptados por el público, se contribuye a visibilizar identidad y 

expresiones que no sólo han quedado al margen de este tipo de expresiones 

culturales, sino que también ha sido históricamente discriminadas. 

Bajo esa misma perspectiva, la participación de parejas LGBTTTIQ+ 

introduce mayor diversidad y flexibilidad a las formas en que puede interpretarse el 



152  

huapango tanto en términos coreográficos como de significado cultural y así aporta 

a desmantelar concepciones atávicas y obsoletas sobre lo que se considera 

“masculino” y “femenino” en esta tradición. 

En suma, la incursión de la comunidad LGBTTTIQ+ en el ámbito del 

huapango contribuye a convertirlo en un espacio más heterogéneo, plural e 

incluyente. Si bien su presencia aún radica en una participación minoritaria, ésta 

sienta un precedente para fortalecer aún más la cohesión social al derribar prejuicios 

y entablar un diálogo entre las representaciones del folclor mexicano y las 

expresiones contemporáneas de diversidad sexual y de género. 

Por otra parte, cabe reparar en que la celebración de los concursos de 

huapango en la comunidad de Cuesta Blanca ha tenido una injerencia considerable 

en la transformación de la población. Resulta pertinente recordar que esta localidad 

se encontraba aislada de las comunidades vecinas desde inicios del milenio, ya que 

no existía la infraestructura que la comunicara con el exterior. 

A raíz de la celebración de estos concursos, la población ha conseguido 

captar la atención por parte de las comunidades aledañas, al igual que por las 

instancias gubernamentales, lo cual ha traído consigo la elaboración de carreteras 

y mejoras en las instalaciones públicas que favorecen al desarrollo del certamen, 

tales como baños, estacionamiento y entarimado. 

Si bien las razones por las que se había descuidado la infraestructura de la 

población permanecen inciertas, es plausible conjeturar que la población carecía de 

atractivo no sólo para el turismo, sino también para la economía, ya que las 

actividades económicas de la comunidad de Cuesta Blanca se limitaban a la 

agricultura y la ganadería, hasta inicios del siglo XXI, sin llegar a destacarse en el 

rubro, es decir, su agricultura era básicamente de subsistencia y su ganadería, 

comprendía sólo la crianza de chivos y borregos para el consumo local. 

Si no fuera por la celebración de estos concursos, parece aceptable 

conjeturar que la población habría continuado por ese mismo derrotero. En ese 

sentido, es necesario recordar que la política turística de los “Pueblos Mágicos” se 

erige como un factor mediante el cual se agudiza aún más la desigualdad entre 

comunidades de esta índole, pues favorece a aquellas que resultan más atractivas 



153  

para el turismo, en detrimento económico de aquellas que no son consideradas 

como tales. 

No obstante, la comunidad de Cuesta Blanca empezó a recibir más atención 

como producto de la celebración de estos certámenes. La prensa, al igual que 

algunos medios con alcance nacional, difundieron información acerca del evento, la 

música y el gusto por el huapango. De esta manera, Cuesta Blanca adquirió 

reconocimiento a nivel regional y, en los últimos años, a nivel nacional. 

Derivado de lo anterior, Cuesta Blanca se ha encumbrado como un referente 

dentro del entorno de la música huapanguera en el Valle del Mezquital. Asimismo, 

los músicos de esta población han conseguido invitaciones para tocar en eventos y 

festivales a nivel regional. 

De tal modo, los concursos de huapango han desempeño un rol crucial para 

que la comunidad de Cuesta Blanca, la cual había sido históricamente marginada, 

consiga no sólo mantener vigentes sus tradiciones locales, sino también obtener 

mayor visibilidad y oportunidades de desarrollo. 

La organización de estos certámenes transformó de forma sustancial a la 

comunidad, ya que pronto comenzaron a llegar visitantes desde distintos puntos de 

la entidad e incluso de otros estados con el interés de presenciar un evento que fue 

rápidamente colocado como la mayor atracción de las fiestas patronales locales. El 

éxito de la convocatoria elevó el estatus de Cuesta Blanca como salvaguarda y 

difusor de la tradición cultural local y así estimuló mejoras en la infraestructura de la 

comunidad. 

De esta manera, el concurso de huapango ha permitido la continuidad de las 

tradiciones culturales de Cuesta Blanca y, al mismo tiempo, ha llevado a colocarla 

como un actor relevante y vigente dentro del estado, ya que ha recibido los 

estímulos necesarios para posibilitar su funcionamiento. 

Gilberto Giménez ofrece un marco teórico que enfatiza la relación entre 

cultura, identidad y globalización. Según Giménez (2021), la globalización no solo 

impone una homogeneización cultural, sino que también permite la reafirmación de 



154  

identidades locales a través del proceso de glocalización,54 donde las comunidades 

locales adaptan y reinterpretan influencias globales para reforzar su propia identidad 

cultural. Refiriendo esto al fenómeno de la glocalización, entendido como la 

adaptación y reinterpretación de las influencias globales en contextos locales 

específicos, tiene un impacto significativo en las representaciones dancísticas de la 

comunidad de Cuesta Blanca. Ya que este concepto, que combina las dinámicas 

globales y locales, permite a las culturas locales no solo resistir la homogenización 

impuesta por la globalización, sino también adaptarse y revitalizarse en respuesta a 

estas influencias externas. 

En este contexto, el concurso de huapango en Cuesta Blanca puede ser visto 

como una práctica glocal, donde ha adoptado formatos y estructuras organizativas 

que se asemejan a competiciones de danza en otras partes del mundo55, pero lo 

hace manteniendo intactos los elementos esenciales de la tradición huasteca. Este 

proceso de adaptación permite que el evento siga siendo relevante y atractivo tanto 

para los locales como para los visitantes, sin perder su autenticidad cultural. 

 
 

 

54 El concepto de “glocalización” relaciona lo global con lo local, como escenarios en los que ocurren múltiples 
interconexiones, y permite comprender cómo la globalización se localiza; es así que la glocalización “captura 
lo dinámico, contingente y la dialéctica bidireccional entre los dos ámbitos del nuevo concepto” (Salazar. 2005, 
p.137) 
55 El término “tendencia glocal” se refiere a la intersección entre lo global y lo local, donde las influencias 

globales se adaptan y transforman en contextos locales específicos. Este concepto destaca cómo las culturas 

y prácticas locales pueden ser influenciadas por tendencias globales sin perder su esencia, pero a su vez, 

estas adaptaciones locales pueden enriquecer y redefinir las tendencias globales. El concepto de 

glocalización describe cómo los procesos globales son reinterpretados y adaptados a las particularidades 

locales. (Robertson, 1995, pp. 25-44). Esto es visible en eventos como la Muestra Nacional e Internacional de 

Danzas Folclóricas Trietnia, el cual busca fomentar el interés por la danza folclórica entre los jóvenes. A 

través del apoyo institucional y la participación internacional, ha evolucionado para convertirse en un 

importante punto de encuentro cultural que refleja tanto las tradiciones locales como las influencias 

globales. (Danza.CO, 2021). De manera similar, en la comunidad de Bretaña, Francia; Los fest-noz son 

reuniones populares que pueden reunir desde cientos hasta miles de participantes. Este fenómeno cultural 

no solo preserva las tradiciones, sino que también permite la integración de nuevos habitantes en la 

comunidad de Bretaña. (UNESCO, 2010). Y como el Festival Internacional de Folklore “Strážnice” en 

República Checa, que incluye competencias de danza folclórica que atraen grupos de todo el mundo. Éste, 

sigue formatos de competencias que resuenan con las dinámicas internacionales centrándose en la 

promoción de danzas tradicionales checas e internacionales, ofreciendo una plataforma para que los 

participantes muestren sus habilidades y aprendan unos de otros. (CIOFF, 2021) 



155  

El huapango, una danza tradicional mexicana, es una representación social 

que encapsula la identidad cultural de Cuesta Blanca. Al celebrarse de manera 

anual, el concurso de huapango no solo refuerza la memoria colectiva y la cohesión 

social de la comunidad, sino que también actúa como un medio para proyectar esta 

identidad hacia un público más amplio, incluyendo turistas y participantes de otras 

regiones. Este proceso de representación y proyección es fundamental para 

entender cómo Cuesta Blanca mantiene su vigencia cultural en un mundo 

globalizado. 

Velázquez y Lara (2017) en su análisis sobre el fomento y la promoción del 

sector turístico en México, destaca la importancia de las políticas públicas y las 

estrategias de promoción cultural para atraer turismo y dinamizar economías 

locales. En este sentido, el concurso de huapango en Cuesta Blanca puede ser 

interpretado como una iniciativa que, aunque nace de la tradición local, ha sido 

incorporada en estrategias de desarrollo turístico que buscan posicionar a la 

comunidad en el mapa turístico regional y nacional. 

El concurso de huapango no solo preserva y promueve el patrimonio cultural 

de Cuesta Blanca, sino que también genera beneficios económicos tangibles para 

la comunidad. La afluencia de turistas durante el evento impulsa el comercio local, 

crea empleos temporales y mejora la infraestructura local. Este impacto económico 

es un claro ejemplo de cómo la promoción de eventos culturales puede contribuir al 

desarrollo sostenible de las comunidades rurales. 

Giménez (2021), argumenta que la identidad cultural se construye y se 

mantiene a través de prácticas culturales y rituales que funcionan como 

mecanismos de socialización y transmisión de valores. En Cuesta Blanca, el 

concurso de huapango es una de esas prácticas que permite a los habitantes 

expresar su identidad y conectar con su pasado. La participación en este concurso, 

tanto de bailarines locales como de visitantes, refuerza la memoria colectiva y 

proporciona un sentido de continuidad histórica. 

La memoria colectiva, según el mismo autor, es esencial para la cohesión 

social, ya que permite a los individuos y a la comunidad en su conjunto recordar y 

reinterpretar su historia compartida. En el caso de Cuesta Blanca, el concurso de 



156  

huapango actúa como un anclaje temporal que conecta a las generaciones actuales 

con sus antepasados, mediante la repetición de rituales y danzas que han sido 

transmitidos a lo largo del tiempo. Este proceso de recuerdo y celebración refuerza 

la identidad comunitaria y asegura la continuidad de las tradiciones culturales. 

La globalización, con su tendencia hacia la homogeneización cultural, 

plantea desafíos significativos para las comunidades rurales como Cuesta Blanca. 

Sin embargo, como señala Giménez (2021), la glocalización ofrece una vía para 

que estas comunidades resistan y adapten las influencias globales de manera que 

fortalezcan su identidad local. El concurso de huapango es un claro ejemplo de 

cómo Cuesta Blanca ha adoptado esta estrategia de resistencia y adaptación 

cultural. 

El evento no solo preserva una tradición cultural, sino que también incorpora 

elementos contemporáneos y globales, como el uso de tecnología en la promoción 

y la organización del concurso, y la participación de bailarines de diferentes partes 

del país. Esta integración de lo local y lo global no diluye la identidad cultural de 

Cuesta Blanca; por el contrario, la enriquece y la hace más relevante en el contexto 

actual. 

Desde una perspectiva sociocultural, el concurso de huapango tiene un 

impacto significativo en la vida de los habitantes de Cuesta Blanca. Giménez (2021), 

sostiene que las prácticas culturales no solo reflejan la identidad de una comunidad, 

sino que también la construyen y la transforman. En Cuesta Blanca, el concurso de 

huapango actúa como un espacio donde se negocian y se reafirman las identidades 

culturales y sociales. 

El evento fomenta la participación de diferentes sectores de la comunidad, 

desde los organizadores y patrocinadores hasta los participantes y espectadores. 

Esta participación inclusiva refuerza los lazos sociales y promueve la cohesión 

comunitaria. Además, el concurso proporciona una plataforma para la expresión 

artística y la creatividad, lo que a su vez contribuye al desarrollo personal y colectivo 

de los habitantes. 

En conclusión, la teoría de Gilberto Giménez (2021) en conjunto con las ideas 

de Velázquez y Lara (2017), ofrecen un marco comprensivo para analizar el 



157  

concurso de huapango en Cuesta Blanca y su vigencia en un mundo globalizado. A 

través del proceso de glocalización, Cuesta Blanca ha logrado preservar y promover 

su patrimonio cultural, mientras se adapta a las dinámicas contemporáneas de la 

globalización. El concurso de huapango no solo refuerza la identidad y la memoria 

colectiva de la comunidad, sino que también contribuye al desarrollo económico y 

social de la región. 

Al integrar las perspectivas de Velázquez y Lara (2017), podemos apreciar 

cómo el concurso de huapango en Cuesta Blanca no es simplemente un evento 

cultural, sino un fenómeno complejo que encapsula la interacción entre tradición y 

modernidad, local y global, y continuidad y cambio. Este análisis demuestra que las 

prácticas culturales, cuando se gestionan de manera efectiva, pueden ser 

poderosos motores de desarrollo comunitario y resiliencia cultural en el contexto de 

la globalización. 



158  

5.3 Reflexiones Finales 
 
 

Actualmente, la globalización ha dado la oportunidad de acceder a recursos de 

diversa índole y fomentado la interacción entre actores de rubros distintos. A su vez, 

esto ha provocado que se produzca la homogeneización de la cultura y, por lo tanto, 

de sus expresiones. 

De tal modo, se ha producido una continua adaptación de las 

representaciones culturales de la sociedad para alinearse a las tendencias 

geopolíticas que imperan hoy. Asimismo, eso ha desencadenado una serie de 

consecuencias en lo que respecta a los individuos, el tejido social y su identidad 

como colectividad. 

Aunado a lo anterior, el modelo económico del país también ha tenido un 

gran impacto en apuntalar aún más las diferencias sociales y la desigualdad 

económica. En el caso de México, una de las repercusiones de proyectos turísticos 

como el de los “Pueblos Mágicos” ha contribuido a dejar de lado comunidades que 

no se apegan a los parámetros del programa. 

Pero existen esfuerzos por parte de comunidades que permiten la 

preservación de su legado o patrimonio cultural, y la defensa de su historia e 

identidad, aunque estos no se asimilen satisfactoriamente a las tendencias actuales. 

A lo largo de este trabajo, se ha registrado que las representaciones 

dancísticas —ya sea la danza de los pastorcitos o el concurso de huapango— 

contribuyen de forma determinante a la cohesión social y tanto a conformar, como 

a afianzar la identidad de la comunidad. Dado que se pueden observar elementos 

que han sido influenciados por otras tradiciones y estilos de danza globales. Sin 

embargo, estos elementos son reinterpretados y adaptados para encajar dentro del 

contexto cultural específico de Cuesta Blanca. Esta capacidad de resignificación 

cultural fortalece la identidad comunitaria, al permitir que las tradiciones evolucionen 

sin perder su esencia. 

En ambos casos, distintos sectores de la población se involucran en varios 

aspectos, ya sea en la participación misma, por ejemplo, desde su organización. La 

población muestra su interés y entusiasmo ante tales eventos, lo que es el 



159  

compromiso extendido a cada uno. Además, tales expresiones culturales dan 

cuenta del universo simbólico compartido por la sociedad. A través de la reiterada 

puesta en escena de estas representaciones, los habitantes de Cuesta Blanca 

refuerzan sus vínculos como comunidad. 

De igual forma, se permite la transmisión intergeneracional de 

conocimientos dancísticos, la participación colaborativa en los preparativos del 

evento anual y la evocación de un orgullo compartido ante la preservación de algo 

que les es propio y que en conjunto permite articular a este grupo humano no sólo 

en torno a su identidad colectiva, sino también favoreciendo la inclusión y el respeto 

a la diversidad. 

Así, las danzas son rituales de comunión que actualizan los fundamentos 

tácitos que confieren unidad al pueblo. De esta manera, estas danzas tradicionales 

no se limitan a ser meras coreografías folclóricas, sino que se erigen como soportes 

vivientes en donde se inscribe la idiosincrasia del pueblo de Cuesta Blanca. 

La celebración regular de estos eventos ha sido crucial para que la localidad 

genere mayor visibilidad y se pueda insertar en las dinámicas sociales 

contemporáneas, aunque no encaje en los cánones de la globalización 

uniformadora. Por ejemplo, el certamen anual de huapango ha atraído atención 

sobre Cuesta Blanca, lo cual ha impulsado el turismo y mejoras en la infraestructura 

de la comunidad. 

De esta manera, si bien la globalización amenaza con erosionar las culturas 

locales, casos como el de esta comunidad dan cuenta de la clase de estrategias 

locales (Glocalización, como fenómeno de respuesta local a la Globalización) que 

se pueden impulsar en función de la riqueza cultural tradicional de estas 

comunidades, lo cual no sólo les permitirá preservar y defender su legado, sino 

también ganar vigencia en el mundo moderno. 

La glocalización también contribuye al fortalecimiento de la identidad 

comunitaria al permitir que las prácticas culturales locales se presenten en una 

plataforma más amplia. A través del concurso de huapango, Cuesta Blanca ha 

podido atraer la atención no solo de otras regiones de México, sino también de 

audiencias  internacionales  por  emigrantes  de  dicha  comunidad  mediante 



160  

transmisiones en vivo por redes sociales. Este reconocimiento externo no solo 

valida la importancia de las tradiciones locales, sino que también refuerza el orgullo 

comunitario y el sentido de pertenencia. 

 

Figura 53 Transmisión en vivo, Concurso Nacional De Baile De Huapango Cuesta Blanca Cardonal 2022. Patrocinadores de 
video Azteca Digital. (Fuente: https://www.facebook.com/100063595029524/videos/524576192778546/) 

 

Aunque a pesar de los beneficios, la glocalización también presenta desafíos. 

La principal preocupación es el riesgo de que las tradiciones locales se diluyan o se 

vean transformadas de manera que pierdan su autenticidad. Es crucial que la 

comunidad de Cuesta Blanca mantenga un equilibrio entre la adaptación a las 

influencias globales y la preservación de los elementos fundamentales de su cultura. 

Esto requiere una gestión cuidadosa y un compromiso continuo por parte de los 

líderes comunitarios y los participantes en las prácticas dancísticas. 

Otra oportunidad radica en el uso de la tecnología y las redes sociales para 

promover y preservar las tradiciones locales. A través de plataformas digitales, 

Cuesta Blanca puede compartir sus prácticas dancísticas con un público global, 

atrayendo así apoyo y reconocimiento internacional. Al mismo tiempo, estas 

herramientas pueden ser utilizadas para documentar y archivar las danzas y 

rituales, asegurando que las futuras generaciones tengan acceso a este valioso 

patrimonio cultural. 

Además, la visibilidad global que ofrece la glocalización puede ayudar a 

generar un mayor interés y participación en las prácticas dancísticas por parte de 

las nuevas generaciones. Los jóvenes pueden sentirse motivados a involucrarse en 

http://www.facebook.com/100063595029524/videos/524576192778546/)


161  

estas tradiciones, no solo como una forma de preservar su cultura, sino también 

como una oportunidad para conectarse con una audiencia más amplia y diversa. 

Ante esto, la danza de los pastorcitos y el huapango son danzas que 

constituyen la memoria de vida de un pueblo que, lejos de encapsularse, afronta el 

reto que se le impone desde un contexto global, el cual amenaza con erradicar 

expresiones culturales locales. La creatividad, el trabajo solidario entre los 

miembros de la comunidad y el orgullo por su lugar de origen, que emanan de estas 

representaciones coreográficas, se revelan como elementos emancipadores que 

permiten que esta comunidad perviva y prospere. 

Por lo que, el fenómeno de la glocalización impacta de manera significativa 

las representaciones dancísticas en Cuesta Blanca, ofreciendo tanto oportunidades 

como desafíos. La adaptación y resignificación de elementos globales dentro de 

contextos locales permiten que las tradiciones culturales, como la danza de los 

pastorcitos y el concurso de huapango, permanezcan vivas y relevantes. Estas 

prácticas actúan como textos culturales que comunican y preservan la identidad 

comunitaria, mientras que el reconocimiento y la visibilidad globales fortalecen el 

orgullo y la cohesión social. 

Al mismo tiempo, la glocalización trae consigo beneficios económicos y promueve 

la inclusión social, aunque también requiere una gestión cuidadosa para evitar la 

pérdida de autenticidad cultural. En última instancia, la glocalización, cuando se 

maneja adecuadamente, puede ser un catalizador para la preservación y el 

fortalecimiento de las tradiciones culturales, asegurando que las comunidades 

locales, como Cuesta Blanca, continúen prosperando en un mundo cada vez más 

interconectado. 

Por último, cabe destacar que, aunque es cierto que la comunidad 

LGBTTTIQ+ ha aumentado su participación en estos eventos —en concreto, en los 

concursos de huapango—, aún le resta mucho camino por recorrer, para garantizar 

una participación sin prejuicios. 

Bajo esa perspectiva, se debe subrayar que el potencial de estas 

representaciones radica en su capacidad de acoger todo tipo de identidades, más 

allá de lo que dicta la tradición. Incorporar otras formas de vivir la sexualidad 



162  

enriquecería el tejido social y abriría nuevos horizontes para la comunidad de 

Cuesta Blanca. 

Desde una perspectiva social, la glocalización puede facilitar una mayor 

inclusión y diversidad en las prácticas culturales. La participación de miembros de 

la comunidad LGBTTTIQ+ en el concurso de huapango es un ejemplo de cómo las 

influencias globales de inclusión y diversidad pueden ser incorporadas en las 

tradiciones locales. Esto no solo enriquece la cultura local, sino que también 

promueve valores de respeto y aceptación dentro de la comunidad. 

Dicha labor, es necesario recalcar, no sólo pasa por fomentar y permitir que 

miembros de disidencias sexuales participen en estas representaciones 

dancísticas, sino también en transformar, reinterpretar y adaptar su legado cultural; 

en concreto, la letra del huapango huasteco y la concepción que se tiene de él. 

Más que una imposición ajena a la costumbre, esto representaría un área de 

oportunidad para que la comunidad reflexione sobre sus propias contradicciones y 

limitaciones y, a su vez, asuma la diversidad sociocultural que la constituye. Este 

proceso de resignificación de la tradición permitiría constituir una cohesión social 

más amplia y profunda. 

Esta afirmación se fundamenta en que la organización de estos eventos 

propicia la interacción de los miembros de la comunidad ya sea a través de su 

participación directa en la danza o por medio de su contribución en la organización. 

De igual manera, la realización de esta clase de eventos contribuye a la creación de 

una memoria histórico-cultural compartida por todos los miembros de la comunidad, 

lo cual representa una base para que los individuos de la comunidad puedan 

identificarse como un colectivo. 

Aunado a lo anterior, las representaciones dancísticas —en especial, los 

concursos de huapango— han propiciado una prosperidad económica dentro de la 

comunidad de Cuesta Blanca, ya que ha atraído la visita del turismo y permitido que 

miembros de la comunidad tengan oportunidades fuera de Cuesta Blanca. A su vez, 

se busca que las instancias gubernamentales doten al poblado de la infraestructura 

adecuada, ya sea mediante el mantenimiento de las carreteras o instalaciones 

públicas, como son sanitarios públicos o estacionamientos. 



163  

Así, la comunidad de Cuesta Blanca ha encontrado la oportunidad de 

continuar con sus tradiciones y costumbres, pues estas no solo las han adoptado la 

comunidad y han alcanzado reconocimiento regional e incluso nacional. Por ello, 

Cuesta Blanca se erige como un faro cultural, que recuerda la importancia de 

preservar el patrimonio cultural expresado en las tradiciones y celebrar el talento 

local. 

Hay dimensiones éticas que deben garantizarse para poder hablar de la 

existencia de cohesión social, que son: la igualdad en el ejercicio de derechos 

fundamentales, la dignidad y reconocimiento de la diversidad, la autonomía y el 

desarrollo de las personas y, por último, la participación y la colaboración de los 

miembros de la comunidad en la vida pública (Consejo de Europa, 2005). 

Respecto a este punto, resulta imprescindible subrayar que las 

representaciones dancísticas efectuadas en Cuesta Blanca contribuyen al 

cumplimiento de algunos de estos aspectos; en concreto, la inclusión social y el 

reconocimiento de la diversidad, así como la participación de la comunidad en la 

vida pública, pues en el desarrollo de tales eventos se incluyen a diversos sectores 

de la población —como miembros de la comunidad LGBTTTIQ+— y los habitantes 

de Cuesta Blanca se involucran en algún aspecto de tales festividades, ya sea en 

la participación directa, la organización e incluso el patrocinio de las actividades. 

Como se mencionó, independientemente de estas representaciones 

dancísticas, se puede afirmar que existe cohesión social dentro de la comunidad de 

Cuesta Blanca debido a que sus pobladores —sean hombres o mujeres— participan 

en las decisiones del poblado por medio de la celebración de las asambleas. El 

único requisito expreso radica en contar con la mayoría de edad. 

Se reitera que la danza de los pastorcitos y el concurso de huapango 

permiten a la comunidad de Cuesta Blanca preservar su identidad y fortalecer su 

vigencia ante las exigencias derivadas de la globalización, y conformar un tejido 

social vinculado, en el que pueden apoyarse y reconocerse como miembros de su 

comunidad. 

Actualmente, resulta patente que la globalización ha dado la oportunidad de 

acceder a recursos de diversa índole y ha fomentado la interacción entre actores de 



164  

rubros distintos. Sin embargo, este fenómeno también ha provocado la 

homogeneización de la cultura y, por ende, de sus expresiones. Como resultado, 

las representaciones culturales de las sociedades han tenido que adaptarse 

continuamente para alinearse con las tendencias geopolíticas dominantes, lo que 

ha generado diversas consecuencias en los individuos, el tejido social y su identidad 

como colectividad. 

El modelo económico implementado en México, con programas como los 

Pueblos Mágicos, ha buscado transformar a diversas localidades en destinos 

turísticos mediante el aprovechamiento de su patrimonio cultural y natural. No 

obstante, este enfoque ha evidenciado las desigualdades socioeconómicas, ya que 

no todas las comunidades cumplen con los requisitos establecidos para ser 

incluidas en dicho programa, lo que puede excluir a localidades que, a pesar de su 

riqueza cultural, no se ajustan a los parámetros turísticos o infraestructurales 

definidos. En el caso de Hidalgo, donde varios municipios han sido reconocidos 

como Pueblos Mágicos, este proceso ha traído consigo tanto oportunidades como 

desafíos. 

Localidades como Huasca de Ocampo, Mineral del Chico y Zimapán, al ser 

incluidas en el programa de Pueblos Mágicos, han experimentado un impulso 

económico considerable, al atraer a turistas nacionales e internacionales, lo que ha 

favorecido el desarrollo de infraestructura y la creación de empleos. (Enciso, 2023) 

En estos casos, la promoción del patrimonio cultural, junto con la inversión 

en servicios turísticos, ha permitido una mayor visibilidad y un flujo de recursos que 

ha contribuido a mejorar las condiciones de vida de algunos de sus habitantes. Sin 

embargo, este proceso también ha generado tensiones sociales y culturales. La 

llegada de grandes flujos turísticos ha traído consigo la gentrificación, el aumento 

de los costos de vida y el riesgo de que las tradiciones locales se vean desplazadas 

por la comercialización del patrimonio. 

Por otro lado, mientras algunas comunidades de Hidalgo han logrado utilizar 

el programa para mejorar su situación económica, otras no han podido beneficiarse 

plenamente de estas políticas. Algunas localidades, como Actopan o San Agustín 

Metzquititlán, aunque reconocidas por su riqueza cultural, enfrentan dificultades 



165  

para ajustarse a los estándares turísticos exigidos, y continúan fuera de los 

beneficios del programa. Esto pone de manifiesto que el modelo económico de 

Pueblos Mágicos no siempre garantiza una inclusión equitativa ni una distribución 

justa de los beneficios. (Enciso, 2023) 

En este contexto, Cuesta Blanca, aunque no se encuentre dentro del 

programa, ejemplifica una comunidad que, a pesar de las presiones externas de la 

globalización y el turismo, ha logrado mantener su identidad cultural. A través de 

esfuerzos propios, como la organización de eventos tradicionales y la promoción de 

su patrimonio inmaterial, esta comunidad ha resistido la homogenización cultural, 

defendiendo su historia y sus tradiciones frente a las dinámicas externas. Si bien el 

programa de Pueblos Mágicos ha generado transformaciones positivas en algunas 

localidades de Hidalgo, la experiencia de Cuesta Blanca muestra que es posible 

preservar la autenticidad cultural sin necesariamente ajustarse a los modelos 

impuestos por la mercadotecnia turística. Así, la comunidad sigue siendo un ejemplo 

de resistencia cultural y de reafirmación de su identidad frente a las dinámicas 

globales. 

A lo largo de esta investigación, se ha demostrado que las representaciones 

dancísticas —ya sea la danza de los pastorcitos o el concurso de huapango— 

juegan un papel determinante en la cohesión social y en la conformación y 

fortalecimiento de la identidad comunitaria. Estas prácticas involucran a distintos 

sectores de la población en varios aspectos, desde la participación directa hasta la 

organización y el apoyo logístico. La población muestra un profundo interés y 

entusiasmo en estos eventos, lo que refleja un compromiso extendido a cada 

individuo y subraya la relevancia de estas danzas como “textos culturales” que 

integran los valores y la memoria histórica de la comunidad. 

Un pionero en los estudios culturales, Williams (1994) argumentó que la 

cultura es “un modo de vida” que incluye no solo las formas artísticas y literarias, 

sino también las prácticas cotidianas y las formas de organización social. Sus ideas 

sobre la “cultura como texto” han influido en la forma en que se analizan las prácticas 

culturales en contextos contemporáneos. 



166  

Aunque no usa el término “texto cultural”, Bourdieu ideas sobre el “campo 

cultural” y el “habitus” son fundamentales para entender cómo las prácticas 

culturales, incluyendo las danzas y rituales, reproducen y transforman las 

estructuras sociales. 

Por otro lado, la antropología, especialmente la antropología interpretativa, 

ha utilizado el concepto de “texto cultural” para desentrañar cómo las prácticas 

culturales comunican significados. Clifford Geertz (1973), uno de los antropólogos 

más influyentes, argumentó que la cultura debe ser vista como un "texto" que puede 

ser interpretado para entender el mundo de significados en el que viven las 

personas. Sostiene que la cultura es un entramado de significados que los seres 

humanos han tejido, y es tarea del antropólogo desentrañar esos significados a 

través de la interpretación de las prácticas culturales. 

Tomando en consideración los estudios culturales presentados con 

anterioridad en la segunda mitad del siglo XX, podría decirse que se enfocan en 

entender las formas en que la cultura produce y reproduce significados dentro de 

una sociedad. Dentro de este campo, se considera que todos los aspectos de la 

vida cotidiana pueden ser “leídos” como textos, ofreciendo una ventana a las 

estructuras de poder, las identidades y las dinámicas sociales. 

Las danzas tradicionales se encumbran como una suerte de “texto cultural”, 

donde se imbrican los valores y la memoria histórica de la comunidad, así como la 

preservación de sus usos, tradiciones y costumbres. Es decir, en el contexto de los 

estudios culturales, la idea de texto no sólo incluye el lenguaje escrito, sino también 

películas, fotografía o moda: los textos en los estudios culturales abarcan todos los 

artefactos de la cultura. Del mismo modo, la disciplina amplía el concepto de cultura. 

De tal modo que, estas prácticas dancísticas se encumbran como una idea 

de “texto cultural”, en donde se imbrican los valores y la memoria histórica de la 

comunidad, al igual que la preservación de sus usos, tradiciones y costumbres. 

Como menciona Acuña (2002) “La danza, como hipótesis general y desde una 

óptica analítica, la consideramos como un texto que narra en su discurso una 

secuencia de significados, que nos informan sobre el estado de determinadas 

contingencias culturales”. 



167  

En su obra “La interpretación de las culturas (1973), Geertz introduce la idea 

de la cultura como un “sistema de significados compartidos” que puede ser 

analizado de manera similar a un texto. Sus estudios etnográficos muestran cómo 

rituales, ceremonias y otras prácticas culturales pueden ser interpretados para 

revelar las estructuras subyacentes de una sociedad. 

Añadiendo que es Strachey quien nombro en sus notas introductorias a la 

Stándar edition, a ciertos textos como de corte antropológico social, (Strachey en su 

nota a Tótem y tabú (1913) o como trabajos sociológicos (Strachey en su nota al El 

Malestar en la cultura (1930) así como también: textos que tocan tangencialmente o 

de un modo indirecto al psicoanálisis (Strachey en Nuevas conferencias de 

introducción al psicoanálisis (1932)). Es decir, estas clasificaciones provienen del 

traductor antes que del propio Freud. Es decir, es quien agrupa ciertos textos como 

trabajos dedicados a problemas culturales, de allí su nominación ya popular como 

“textos culturales”. Aúna “Tótem y tabú” (1913), “El porvenir de una ilusión” (1927), 

“El malestar en la cultura” (1930) y luego a “Moisés y la religión monoteísta “(1939) 

bajo este nombre y les da el rótulo literario de ensayos. Como es de esperar todos 

estos trabajos comparten una metodología en común: ir desde el fenómeno clínico 

al fenómeno social (expresiones colectivas, producciones sociales) las cuales: “no 

eran sino el espejamiento de los conflictos dinámicos entre el yo, el ello y el superyó, 

que el psicoanálisis había estudiado en el individuo: los mismos procesos, repetidos 

en un escenario más vasto” (Freud 1925, citado en Pinto Venegas (2021)) 

Podría decirse que, el texto cultural no es un texto escrito en el sentido 

convencional, sino una forma de expresión que puede ser “leída” e interpretada para 

entender mejor la identidad y las dinámicas sociales de un grupo. Estas expresiones 

culturales representan el universo simbólico compartido por la sociedad y, a través 

de su reiterada puesta en escena, los habitantes de Cuesta Blanca refuerzan sus 

vínculos comunitarios. Además, facilitan la transmisión intergeneracional de 

conocimientos dancísticos, la colaboración en la organización del evento anual y la 

evocación de un orgullo compartido por la preservación de algo que es propio y que 

articula al grupo humano en torno a su identidad colectiva, favoreciendo la inclusión 

y el respeto a la diversidad. 



168  

Así que la danza de los pastorcitos en Cuesta Blanca que es una tradición 

que se remonta a tiempos ancestrales y que ha sido transmitida de generación en 

generación y que no solo es una manifestación artística, sino también un ritual que 

encapsula la historia, las creencias y los valores de la comunidad. Al considerar la 

danza de los pastorcitos como un texto cultural, se puede analizar cómo cada uno 

de sus elementos —desde los movimientos coreográficos hasta los trajes y las 

canciones— contiene y comunica aspectos cruciales de la identidad colectiva de 

Cuesta Blanca. 

De igual forma, el concurso de huapango en Cuesta Blanca es otra 

manifestación cultural que sirve como texto cultural, desempeñando un papel 

fundamental en la preservación y renovación de la identidad comunitaria. Este 

evento no solo es una competencia de danza, sino una plataforma para la expresión 

y reafirmación de la identidad cultural. 

Al aplicar estos conceptos a Cuesta Blanca, se puede entender cómo la 

danza de los pastorcitos y el concurso de huapango funcionan como textos 

culturales que encapsulan y comunican los valores, la historia y las dinámicas 

sociales de la comunidad. Estos eventos no son meras exhibiciones folclóricas; son 

prácticas vivas que permiten a los miembros de la comunidad interpretar, negociar 

y reafirmar su identidad colectiva. 

Estas danzas no se limitan a ser meras coreografías folclóricas, sino que se 

erigen como rituales de comunión que actualizan los fundamentos tácitos que 

confieren unidad al pueblo. La celebración regular de estos eventos ha sido crucial 

para que la localidad genere mayor visibilidad y se inserte en las dinámicas sociales 

contemporáneas, aunque no encaje en los cánones uniformadores de la 

globalización. El concurso anual de huapango, por ejemplo, ha atraído atención 

sobre Cuesta Blanca, impulsando el turismo y mejorando la infraestructura de la 

comunidad. 

A pesar de las amenazas que la globalización impone sobre las culturas 

locales, la comunidad de Cuesta Blanca ha desarrollado estrategias locales 

(glocalización) que permiten preservar y defender su legado cultural, ganando 

relevancia en el mundo moderno. La danza de los pastorcitos y el huapango 



169  

constituyen la memoria viva de un pueblo que, lejos de encapsularse, afronta el reto 

de un contexto global que amenaza con erradicar sus expresiones culturales 

locales. La creatividad, el trabajo solidario y el orgullo por su lugar de origen, 

emanan de estas representaciones dancísticas, revelándose como elementos 

emancipadores que permiten a esta comunidad pervivir y prosperar. 

La danza de los pastorcitos y el concurso de huapango en Cuesta Blanca 

muestran cómo una comunidad puede resistir la homogeneización cultural y, al 

mismo tiempo, adaptarse a las tendencias contemporáneas. La incorporación de 

elementos modernos en estas danzas tradicionales demuestra la capacidad de la 

comunidad para evolucionar sin perder su identidad. Estas prácticas no solo 

transmiten y celebran la cultura local, sino que también actúan como mecanismos 

de adaptación y resistencia ante las fuerzas homogeneizadoras de la globalización. 

Así, Cuesta Blanca logra mantener su patrimonio cultural vivo y relevante, 

demostrando que la tradición y la modernidad pueden coexistir y fortalecerse 

mutuamente. 

En esta tesis, se ha defendido que las representaciones dancísticas en 

Cuesta Blanca —la danza de los pastorcitos y el concurso de huapango— son 

dispositivos que promueven la cohesión social y permiten mantener vigente a la 

comunidad, no solo en sus tradiciones, sino también en su competencia como 

comunidad. Esta competencia no hace referencia a una dinámica de mercadotecnia 

ni a una competencia económica relacionada con la globalización, sino más bien a 

una competencia cultural y social dentro de la comunidad. A través de estas 

prácticas dancísticas, Cuesta Blanca reafirma su identidad colectiva, refuerza su 

sentido de pertenencia y asegura que sus tradiciones sigan siendo relevantes en un 

contexto contemporáneo. 

 
Sin embargo, también es importante considerar que esta competencia tiene 

una dimensión externa, ya que la participación en eventos como el concurso de 

huapango implica una interacción con otras comunidades y con el ámbito regional 

y nacional. En este sentido, la comunidad de Cuesta Blanca no solo mantiene viva 

su tradición, sino que también se inserta en un espacio más amplio de intercambio 



170  

cultural, donde la visibilidad y el reconocimiento juegan un papel importante. Aunque 

la competencia interna está centrada en la preservación cultural, también se podría 

entender que la participación en estos eventos contribuye a la promoción cultural, 

lo que, de alguna manera, puede relacionarse con los procesos de globalización. 

Así, la comunidad de Cuesta Blanca, a través de su competencia cultural, logra 

mantener su autenticidad mientras se adapta a las dinámicas globales, promoviendo 

su identidad en un escenario más amplio. 



171  

Bibliografía 

 
Aguilera, P. R. E. (2002). El problema del etnocentrismo en el debate antropológico entre 

Clifford Geertz, Richard Rorty y Lévi-Strauss. Gazeta de Antropología. Artículo 11. 

http://hdl.handle.net/10481/7399 

Acuña, D. A. (2002). La danza como modelo analítico de interpretación sociocultural. Un 

estudio de caso. Gazeta deAntropología. Artículo 14. 

http://hdl.handle.net/10481/7402 

 
Aiassa, P. (2024). La importancia de la danza en México. Universidad Mexicana. 

https://universidadmexicana.mx/articulo/importancia-danza-regional-mexico 

 
Alma Huapanguera, (2022). Trío Alma Huapanguera La Catrina y el Catrín. 

https://www.youtube.com/watch?v=r4QNc6aAxeI 

 
Arzapalo, D. G. A. R. (2018) Santos, santuarios y peregrinaciones. Referentes de 

sacralidad y engranes estructurales de las dinámicas religiosas populares. 

Procesiones y santuarios, sus santos y sus jerarcas. Disputas por el entendimiento 

y el control de lo sagrado en la lógica de la religiosidad popular. UIC, Universidad 

Intercontinental, A.C. 

Ávila, M. (2004). Historia de la danza. Akal. 

 
Bauman, Z. (2003). Modernidad líquida. Fondo de Cultura Económica. 

Bauman, Z. (2005). Identity [Identidad] (D. Sarasola, Trad.; 1ª ed.). Losada. 

Baumeister, R. F., & Leary, M. R. (1995). The need to belong: Desire for interpersonal 

attachments as a fundamental human motivation. Psychological Bulletin, 117(3), 

497–529. https://doi.org/10.1037/0033-2909.117.3.497 

Burke, P. (1992). Historia y teoría social, México, Instituto Mora (Colección Itinerarios). 

Pág. 56 

 
Calero, A. D., Barreyro, J. P., Formoso, J., & Injoque-Ricle, I. (2018). Inteligencia 

emocional y necesidad de pertenencia al grupo de pares durante la adolescencia. 

Psychological Bulletin, 117(3), 497-529. 

https://www.redalyc.org/journal/3396/339660091017/html/ 

http://hdl.handle.net/10481/7399
http://hdl.handle.net/10481/7402
https://universidadmexicana.mx/articulo/importancia-danza-regional-mexico
http://www.youtube.com/watch?v=r4QNc6aAxeI
http://www.redalyc.org/journal/3396/339660091017/html/


172  

Castellanos, M. (2022). Danza del Venado: Los secretos ocultos de su significado. 

viajaBonito. https://www.viajabonito.mx/mexico/danza-del-venado/ 

 
Celia Ramírez, (2020). Concurso de huapango San Cristóbal Cardonal hidalgo [Video]. 

YouTube. https://www.youtube.com/watch?v=Pl_a9aD8m58 

 
CEPAL, (2007). Cohesión social: Inclusión y sentido de pertenencia en América Latina y 

el Caribe. ONU. 

Cervantes, O. (2022). Danza folclórica «Por un México inclusivo». En Común. 

https://redencomun.com/danza-folclorica-por-un-mexico-inclusivo/ 

CIOFF, (2013). Consejo Internacional de Organizaciones de Festivales de Folklore y de 

las Artes Tradicionales - 43er. Congreso Mundial CIOFF® 

http://www.cioff.org/events-other.cfm/en/4434/Mexico- 

43er._Congreso_Mundial_CIOFF 

CONABIO, (2021). Copales en México-Biodiversidad Mexicana. Biodiversidad Mexicana. 

https://www.biodiversidad.gob.mx/diversidad/ceremonial-y-ritual/copales-de- 

mexico 

CONAVIM, (2016). ¿Sabes qué es el #Machismo? Gob.com.mx 

https://www.gob.mx/conavim/articulos/sabes-que-es-el-machismo?idiom=es 

Concurso Nacional de Baile de Huapango Huasteco, San Joaquín. (2024). 

Sanjoaquin.gob.mx. https://www.sanjoaquin.gob.mx/huapango/ 

 
Council of Europe (Ed.). (2005). Concerted development of social cohesion indicators: 

Methodological guide. Council of Europe Publ. 

CRESPIAL, (2019). Bordado de pepenado de Ixtenco, declarado patrimonio cultural 

inmaterial de Tlaxcala. CRESPIAL. http://crespial.org/bordado-de-pepenado-de- 

ixtenco-declarado-patrimonio-cultural-inmaterial-de-tlaxcala-mexico/ 

Dallal, A. (2012). Anna Pávlova en México. Anales Del Instituto De Investigaciones 

Estéticas/Anales Del Instituto De Investigaciones Estéticas, 15(60), 163. 

https://doi.org/10.22201/iie.18703062e.1989.60.2379 

http://www.viajabonito.mx/mexico/danza-del-venado/
http://www.youtube.com/watch?v=Pl_a9aD8m58
http://www.cioff.org/events-other.cfm/en/4434/Mexico-
http://www.biodiversidad.gob.mx/diversidad/ceremonial-y-ritual/copales-de-
http://www.gob.mx/conavim/articulos/sabes-que-es-el-machismo?idiom=es
http://www.sanjoaquin.gob.mx/huapango/
http://crespial.org/bordado-de-pepenado-de-


173  

Danza.CO. (2021). Muestra Nacional e Internacional de Danzas Folclóricas Trietnia, 

Danza.CO. https://danza.co/festival/muestra-nacional-e-internacional-de-danzas- 

folcloricas-trietnia/ 

Devalle, S. B. C. (2002). Danzas como expresión de una cultura clandestina de protesta. 

Estudios de Asia y África, 241-269. https://doi.org/10.24201/eaa.v37i2.1750 

Duncan, I. (2012). El cuerpo en la danza. Akal. 

El Colegio Nacional, (2023). José Clemente Orozco. El Colegio Nacional. 

https://colnal.mx/integrantes/jose-clemente-orozco/ 

Ellis, J. (2020). African Dance. Salem Press Encyclopedia of Globalization. 

 
Enciso G. J. (2015) "Huichapan Hidalgo. La apuesta de Scream tourist”. En: Pueblos 

Mágicos, una visión interdisciplinaria. Vol. 1. Liliana López Levi, Carmen Valverde 

Valverde, Ana María Fernández Poncela, María Elena Figueroa Díaz 

(Coordinadoras) México. UAM, UNAM, FA. pp. 357- 381. 

Enciso G. J. (2023) Turismo cultural en México. Un estudio de los pueblos mágicos 

hidalguenses. UAEH. Repository. Universidad Autónoma Del Estado De Hidalgo. 

https://repository.uaeh.edu.mx/books/154/ 

 

 
Escudero, I. (2003) "La comunalidad una propuesta antropológica desde la diversidad 

cultural", en Mirada sobre la diversidad, UAEH-Plaza y Valdéz S.A. Pág. 36-52 

Ferro Medina, G. (2011). Guía de observación etnográfica y valoración cultural: fiestas y 

semana santa. Apuntes: Revista de Estudios sobre Patrimonio Cultural-Journal of 

Cultural Heritage Studies, 24(2), 222-241. 

Ferro, G. (2011). Danzas populares y fiestas patronales en la cultura. Revista Educación y 

Desarrollo Social, 5(2), 43-51. Recuperado de 

https://revistas.ucr.ac.cr/index.php/educacion/article/view/5081/4793 

Foster, S. L. (2011). Choreographing empathy: Kinesthesia in performance. Routledge 

https://danza.co/festival/muestra-nacional-e-internacional-de-danzas-folcloricas-trietnia/
https://danza.co/festival/muestra-nacional-e-internacional-de-danzas-folcloricas-trietnia/
https://repository.uaeh.edu.mx/books/154/
https://revistas.ucr.ac.cr/index.php/educacion/article/view/5081/4793


174  

Flores, C. A. (2023). La danza del cortejo y sus múltiples variables. Revista Brasileira de 

Sexualidad Humana. pág. 188 

Flores, M. Georgina y Nava, L. Fernando E. (2016). Identidades en venta: músicas 

tradicionales y turismo en México. UNAM. 

Franco Sánchez, L. M. (2012). Migración y remesas en la ciudad de Ixmiquilpan. Fondo 

editorial UAEH. 

Fundación Casa de México en España, (2021) Cine mexicano: Todo lo que quieres saber 

– Casa de México. Casa De Mexico. https://www.casademexico.es/cine-mexicano- 

todo-lo-que-quieres-saber/ 

Galicia y Sánchez. (2002). Cristos y cruces en la cosmovisión otomí de Ixmiquilpan, 

Hidalgo. Universidad Autónoma del Estado de Hidalgo. 

García Canclini, N. (1977) Arte Popular y Sociedad en América Latina (Teoría y Praxis), 

México, Grijalbo. 

 
García Canclini, N. (1990). Culturas Híbridas: Estrategias para entrar y salir de la 

modernidad. Grijalbo. 

García Canclini, N. (2004). Diferentes, desiguales y desconectados. Mapas de la 

interculturalidad, Gedisa Editorial, Barcelona 

García Martínez, (2008). Identidades y representaciones sociales: la construcción de las 

minorías. Crítica de Ciencias Sociales y Jurídicas, 1-12. 

García, A. M.G. (2023). Términos/ INSTITUCIONALIZACIÓN. Unam.mx. 

http://biblioweb.tic.unam.mx/diccionario/htm/articulos/terminos/ter_i/institu.htm 

Geertz, C. (1996) Los usos de la diversidad. Editorial Paidós, Pensamiento 

Contemporáneo No. 44, Barcelona, España. 

Giménez, G. (1977). Materiales para una teoría de las identidades sociales. Frontera 

Norte, 9(18), 9-28. 

http://www.casademexico.es/cine-mexicano-
http://biblioweb.tic.unam.mx/diccionario/htm/articulos/terminos/ter_i/institu.htm


175  

Giménez, G. (2000). Identidades en globalización. Espiral Estudios sobre Estado y 

sociedad, 7(19), 27-48. https://doi.org/10.32870/eees.v7i19.1175 

Giménez, G. (2005). La cultura como identidad y la identidad como cultura. Consejo 

Nacional de la Cultura y las Artes. México, 5-8. 

Giménez, G. (2005). Teoría y análisis de la cultura, CONACULTA-DGVC, Instituto 

Coahuilense de Cultura Tomo I, vol. 5 

Google Earth. (s. f.). Google Earth. Recuperado 27 de noviembre de 2023, de 

https://earth.google.com/web/@20.6460374,99.07436731,2086.35340531a,642.11 

647734d,35y,-25.89863011h,1.4639582t,360r/data=OgMKATA 

Granados Alcantar, J. A. (2015). Las comunidades indígenas de Hidalgo (Vol. 1). 

Universidad Autónoma del Estado de Hidalgo. 

 
Guerra, R. (1989). Teatralización del folklore, y otros ensayos. Letras Cubanas. 

 
Haas, A. (2016). Dance as a social activity. Proceedings of the 4th International 

Conference on Sociality and Humanities. 

Hirsch, J. (1996). ¿Qué es la globalización? En Globalización, capital y Estado (pp. 83- 

93). UAM-X. https://literatura.inba.gob.mx/durango/4228-campobello-nellie.html 

Husserl, E. (2018). Estética de la danza. Alianza Editorial. 

 
INBAL, (2019). Carlos Mérida expresó la danza a través de sus trazos. INBAL - Instituto 

Nacional De Bellas Artes Y Literatura. https://inba.gob.mx/prensa/11779/carlos- 

merida-expreso-la-danza-a-traves-de-sus-trazos 

INBAL, (2019). David Alfaro Siqueiros, artista al servicio del pueblo. INBAL - Instituto 

Nacional De Bellas Artes Y Literatura. https://inba.gob.mx/prensa/13582/david- 

alfaro-siqueiros-artista-al-servicio-del-pueblo 

INBAL, (2020). Blas Galindo, compositor clave del nacionalismo mexicano. INBAL - 

Instituto Nacional De Bellas Artes Y Literatura. 

https://inba.gob.mx/prensa/14107/blas-galindo-compositor-clave-del-nacionalismo- 

mexicano 

https://earth.google.com/web/%4020.6460374%2C99.07436731%2C2086.35340531a%2C642.11


176  

INBAL, (2020). Campobello, Nellie (1900-1986). INBAL - Instituto Nacional de Bellas 

Artes y Literatura. 

INBAL, (2020). Josefina Lavalle, figura clave en el desarrollo de la danza en México. 

INBAL - Instituto Nacional De Bellas Artes Y Literatura. 

https://inba.gob.mx/prensa/13700/josefina-lavalle-figura-clave-en-el-desarrollo-de- 

la-danza-en-m-eacutexico 

INBAL. (2019). Amalia Hernández difundió por el mundo la danza tradicional mexicana 

con su Ballet Folklórico. INBAL - Instituto Nacional de Bellas Artes y Literatura. 

https://www.inba.gob.mx/prensa/12988/amalia-hernandez-difundio-por-el-mundo- 

la-danza-tradicional-mexicana-con-su-ballet-folklorico 

INEGI. (1992). Síntesis geográfica del Estado de Hidalgo (Primera edición). INEGI. 

 
INPI (2018) Guelaguetza: magia, tradición y cultura de los pueblos de Oaxaca. Instituto 

Nacional de los Pueblos Indígenas. Gob.mx. 

https://www.gob.mx/inpi/es/articulos/guelaguetza-magia-tradicion-y-cultura-de-los- 

pueblos-de-oaxaca?idiom=es 

Izaguirre Ruíz J. C. (2016). La personalización en la Historia de la Danza: Un Límite en la 

Construcción del Conocimiento, ELMeCS, Pág. 4. 

https://sedici.unlp.edu.ar/bitstream/handle/10915/108746/La_personalizaci%C3%B 

3n_en_la_historia_de_la_danza_en_M%C3%A9xico.8477.pdf- 

PDFA.pdf?sequence=1&isAllowed=y 

Jodelet, Denise (1986) “La representación social: fenómenos, concepto y teoría.” En: 

Serge. Moscovici (Ed.), Psicología Social II: Pensamiento y vida social (pp. 469- 

494). Barcelona, Páidos. Consultado en: 

https://www.researchgate.net/publication/327013694_La_representacion_social_fe 

nomenos_concepto_y_teoria El 27 de junio de 2023. 

Kolb, M. (2018). What Is Globalization? Peterson Institute for International Economics. 

https://www.piie.com/microsites/globalization/what-is-globalization 

Kozel, S. (2019). Dancing the social: Body, affect, and the choreography of experience. 

University of California Press. 

http://www.inba.gob.mx/prensa/12988/amalia-hernandez-difundio-por-el-mundo-
http://www.gob.mx/inpi/es/articulos/guelaguetza-magia-tradicion-y-cultura-de-los-
http://www.researchgate.net/publication/327013694_La_representacion_social_fe
http://www.piie.com/microsites/globalization/what-is-globalization


177  

Lars Dencik, (2001). "Transformation of Identities in rapidly changing societies" en The 

transformation of Modernity: Aspects of the past, present, and future of and Era, 

edición Mikael Carleheden y Michael Hviid Jacobsen, Ashgate pág. 194 

Lévi-Strauss, C. (1966). La mente salvaje. Prensa de la Universidad de Chicago. 

 
López, J. F. (2024). México y su música. 

http://hispanoteca.eu/M%C3%BAsica%20LA/M%C3%A9xico%20y%20su%20m% 

C3%BAsica.htm 

López, M. (2022). ¿Qué es el Huapango? El son que da vida a la Huasteca y patrimonio 

de Hidalgo. Grupo Milenio. https://www.milenio.com/cultura/que-es-el-huapango- 

genero-que-da-vida-a-la-huasteca 

Lorenz, K. Z. (1972). El comportamiento animal y humano. Barcelona: Plaza y Jonés. 

pág. 188 

Lourdes, Báez. (2012) México: Instituto Nacional de Antropología e Historia: Gobierno del 

Estado de Hidalgo. Consejo Estatal para la Cultura y las Artes de Hidalgo. Pág. 

147 

 
Maldonado Alvarado, B. (2015). Perspectivas de la comunalidad en los pueblos indígenas 

de Oaxaca. Bajo El Volcán, 15(23), 151–169. 

Maldonado, A. (2022). Ballet Nacional de México de Silvia Lozano. El Sol de San Luis | 

Noticias Locales, Policiacas, sobre México, San Luis Potosí y el Mundo. 

https://www.elsoldesanluis.com.mx/cultura/ballet-nacional-de-mexico-de-silvia- 

lozano-9003563.html 

México Desconocido. (2010). Los voladores de Papantla. México Desconocido. 

https://www.mexicodesconocido.com.mx/los-voladores-de-papantla.html 

Moreno, A. B, Garret R. M. G., Fierro, A. J., (2006) Otomíes del Valle del Mezquital. 

Pueblos Indígenas del México Contemporáneo. Comisión Nacional para el 

Desarrollo de los Pueblos Indígenas. 

http://hispanoteca.eu/M%C3%BAsica%20LA/M%C3%A9xico%20y%20su%20m%25
http://www.milenio.com/cultura/que-es-el-huapango-
http://www.elsoldesanluis.com.mx/cultura/ballet-nacional-de-mexico-de-silvia-
http://www.mexicodesconocido.com.mx/los-voladores-de-papantla.html


178  

Moscovici, S. (2001). Representaciones sociales: Investigaciones en psicología social. 

Paidós. 

 
Oakley, A. (1977). La mujer discriminada: biología y sociedad. Tribuna Feminista Series, 

vol. 1 

Oakley, A. (2016). Sex, gender and society (rev. edition). Routledge. 

 
Oechmichen, B. C. (2013) Enfoques antropológicos sobre el turismo contemporáneo. 

México. UNAM. Instituto de Investigaciones Antropológicas 

http://ru.iia.unam.mx:8080/bitstream/10684/26/1/429.pdf 

OMPI, (2005). Propiedad intelectual y expresiones culturales tradicionales o del folclore. 

Organización Mundial de la Propiedad Intelectual. 

 
Ortiz E. R, (2020). El jarabe mixteco: memorias y documentos, Universidad Tecnológica 

de la Mixteca, 165 páginas 

Ortner, S.(1979) "¿Es la mujer con respecto al hombre lo que la naturaleza a la cultura?" 

En: Harris, Olivia y Kate Young (Compiladoras). Antropología y feminismo. 

Editorial Anagrama, Barcelona. pp. 109-131. 

Parga, P. (2004). Cuerpo vestido de nación. Danza folclórica y nacionalismo mexicano 

(1921-1939). México: CONACULTA. 

 
Paz, O. (2004). El laberinto de la soledad (3a. edición). Fondo de Cultura Económica. 

 
Peninsular (2022) Ofrecerás curso de jarana en Oxkutzcab. Revista Peninsular 

puntomedio. Diciembre 7. https://puntomedio.mx/ofreceran-curso-de-jarana-en- 

oxkutzcab/ 

Pérez Montfort, R. (2016). Intervalos: Ambientes y música popular durante el inquieto siglo 

XX mexicano. Fondo de Cultura Económica. 

Pinto Venegas, J. P. (2021). ¿Qué son los textos culturales en Freud? XIII Congreso 

Internacional de Investigación y Práctica Profesional en Psicología. XXVIII 

Jornadas de Investigación. XVII Encuentro de Investigadores en Psicología del 

MERCOSUR. III Encuentro de Investigación de Terapia Ocupacional. III Encuentro 

http://ru.iia.unam.mx:8080/bitstream/10684/26/1/429.pdf


179  

de Musicoterapia. Facultad de Psicología - Universidad de Buenos Aires. 

https://www.aacademica.org/000-012/555 

 

 
Pulido Llano, C. (2016). Las fiestas populares en México. Revista Digital Universitaria, 

17(2). 

Ramírez, C. (2020, octubre 4). Concurso de huapango San Cristóbal Cardonal hidalgo. 

https://www.youtube.com/watch?v=Pl_a9aD8m58 

 
Red Nacional de Información Cultural, (2016). Alejandro Camacho González. Secretaría 

De Cultura. Sistema De Información Cultural. 

https://sic.cultura.gob.mx/ficha.php?table=artista&table_id=5375 

Redacción Danzoneros. (2021). Cumple 44 años la Escuela Nacional de Danza Clásica y 

Contemporánea. Revista Danzoneros. https://danzoneros.com/cultura-cumple-44- 

anos-escuela-nacional-danza-clasica-contemporanea/ 

Redacción El Universal SLP. (2019). 10 datos sobre el ballet de Amalia Hernández, un 

tesoro de México. San Luis El Universal. 

https://sanluis.eluniversal.com.mx/cultura/04-11-2019/10-datos-sobre-el-ballet-de- 

amalia-hernandez-un-tesoro-de-mexico/ 

Reyes, E. (2016). La danza en el nacionalismo mexicano. Acta Universitaria, 26(5), 28-37. 

 
Sachs, C. (1944). Historia Universal de la Danza. Buenos Aires, Argentina: Ed. Centurión. 

p.96 

Salas, R. (1993). Waldeen von Falkestein bailarina y coreógrafa. El País. 

https://elpais.com/diario/1993/08/21/agenda/745884002_850215.html 

Salazar, N. B. (2005). Más allá de la globalización: La «glocalización» del turismo. Política 

y sociedad, 42(1), 135-149 

 
San Joaquín. (2023). CNBHH Historia. San Joaquín, Pueblo mágico. 

https://www.sanjoaquin.gob.mx/cnbhh-historia/ 

https://www.aacademica.org/000-012/555
http://www.youtube.com/watch?v=Pl_a9aD8m58
https://elpais.com/diario/1993/08/21/agenda/745884002_850215.html
http://www.sanjoaquin.gob.mx/cnbhh-historia/


180  

Sánchez Vázquez, S. (2010) Antropología Social del Estado Hidalgo. UAEH Universidad 

Autónoma del Estado de Hidalgo. Pág. 289-290 

Scott, J. (2002). El género: una categoría útil para el análisis. 

https://revistas.upr.edu/index.php/opcit/article/view/16994 

 
Secretaría de Cultura, (2023). Silvestre Revueltas, compositor que dio identidad al paisaje 

sonoro mexicano. Gob.mx. https://www.gob.mx/cultura/prensa/silvestre-revueltas- 

compositor-que-dio-identidad-al-paisaje-sonoro-mexicano 

Secretaría de Cultura. (2022). Festival “Un son por la madre tierra” convoca a bailadores 

de México y del extranjero. Gob.mx. https://www.gob.mx/cultura/prensa/festival-un- 

son-por-la-madre-tierra-convoca-a-bailadores-de-mexico-y-del-extranjero 

Secretaría de Cultura. (2023). Promueven tradición con el XII Concurso de Polka Jesús 

Daniel Andrade González, en Nuevo León. Gob.mx. 

https://www.gob.mx/cultura/prensa/promueven-tradicion-con-el-xii-concurso-de- 

polka-jesus-daniel-andrade-gonzalez-en-nuevo-leon 

Secretaría de Turismo. (2020). Pueblos Mágicos de México. gob.mx. 

http://www.gob.mx/sectur/articulos/pueblos-magicos-206528 

Freud, S. (1925). “Presentación autobiográfica” en Obras Completas Vol. XX. Ed. 

Amorrortu. Buenos Aires. 1996. 

 
SOYPATOLO. (2017). FINAL JUVENIL- 48 concurso nacional de huapango San Joaquín 

2017. 

https://www.youtube.com/watch?app=desktop&v=XmQng2uoHEk&ab_channel=S 

OYPATOLO 

Tironi, E., & Pérez Bannen, S. (2008). La cohesión social latinoamericana. En E. Tironi 

(Ed.), Redes, Estado y mercados: Soportes de la cohesión social latinoamericana 

(pp. 377-408). Uqbar. 

Torres, C. (2017). La danza folklórica en México. Arte y cultura, 13(2), 87-93. 

 
Tortajada Quiroz, M. (2012) Mujeres de danza combativa. Instituto Nacional de Bellas 

Artes y Literatura. Pág. 111 

http://www.gob.mx/cultura/prensa/silvestre-revueltas-
http://www.gob.mx/cultura/prensa/festival-un-
http://www.gob.mx/cultura/prensa/promueven-tradicion-con-el-xii-concurso-de-
http://www.gob.mx/sectur/articulos/pueblos-magicos-206528
http://www.youtube.com/watch?app=desktop&v=XmQng2uoHEk&ab_channel=S


181  

Trio Dinástico Olvera. (2019). Trío Dinástico concurso nacional de huapango San Miguel 

Tlazintla 2019 [Video]. YouTube. https://www.youtube.com/watch?v=vDXzEb2iH_c 

UNESCO. (2021) Fest-noz: reunión festiva basada en la ejecución colectiva de danzas 

tradicionales de Bretaña. Patrimonio inmaterial en Listas. 

https://ich.unesco.org/es/RL/fest-noz-reunion-festiva-basada-en-la-ejecucion- 

colectiva-de-danzas-tradicionales-de-bretana-00707 

Valenzuela, Eduardo, & Aranis, Daniela. (2018). La manda religiosa en santuarios de 

baile. Teología y vida, 59(4), 539-562. https://dx.doi.org/10.4067/S0049- 

34492018000400539 

Valera, V. G. (2001) “La Explicación de los Fenómenos Sociales: Algunas Implicaciones 

Epistemológicas y Metodológicas.” En: Fermentum. Revista Venezolana de 

Sociología y Antropología, vol. 11, núm. 30, enero-abril, pp. 87-114 Universidad de 

los Andes Mérida, Venezuela 

Vargas Montero, G. (2003). Peregrinación y santuario. La palabra y el hombre, 128, 99- 

122 

Varios autores, (2014). Guillermina Bravo. Testimonial, México: Instituto Nacional de 

bellas Artes y Literatura. 

Velázquez García, M. A., y Lara Figueroa, H. N. (2017) El fomento y la promoción del sector 

turístico en México: estudios de caso y recomendaciones de política (Primera 

edición). El Colegio del Estado de Hidalgo; México: CONACYT, Consejo Nacional 

de Ciencia y Tecnología: SECTUR, Secretaría de Turismo; Tilde Editores. 

La Santa Biblia, Reina-Valera 1960. (2024). Éxodo 30:34-38. Recuperado de 

https://www.biblegateway.com/passage/?search=Exodo+30%3A34- 

38&version=RVR1960 

La Santa Biblia, Reina-Valera 1960. (2024). Salmo 141:2. Recuperado de 

https://www.biblegateway.com/passage/?search=Salmo+141%3A2&version=RVR1 

960 

La Santa Biblia, Reina-Valera 1960. (2024). Mateo 2:11. Recuperado de 

https://www.biblegateway.com/passage/?search=Mateo+2%3A11&version=RVR19 

60 

http://www.youtube.com/watch?v=vDXzEb2iH_c
https://ich.unesco.org/es/RL/fest-noz-reunion-festiva-basada-en-la-ejecucion-colectiva-de-danzas-tradicionales-de-bretana-00707
https://ich.unesco.org/es/RL/fest-noz-reunion-festiva-basada-en-la-ejecucion-colectiva-de-danzas-tradicionales-de-bretana-00707
http://www.biblegateway.com/passage/?search=Exodo%2B30%3A34-
http://www.biblegateway.com/passage/?search=Salmo%2B141%3A2&version=RVR1
http://www.biblegateway.com/passage/?search=Mateo%2B2%3A11&version=RVR19


182  

La Santa Biblia, Reina-Valera 1960. (2024). Apocalipsis 5:8. Recuperado de 

https://www.biblegateway.com/passage/?search=Apocalipsis+5%3A8&version=RV 

R1960 

 
Vergara Quintero, M. C, (2007) La naturaleza de las representaciones sociales, Revista 

Latinoamericana de Ciencias Sociales, Niñez y Juventud vol. 6 no. 1. Centro de 

Estudios Avanzados en Niñez y Juventud 

Warman, G. A. (1985) La danza de moros y cristianos. México Secretaría de Educación 

Pública 1972 

Zavala, C. E. (2022). Mayordomías, tradición viva de México. Tradición es cultura. 

https://tradicionescultura.com.mx/2022/11/15/mayordomias-tradicion-viva-de- 

mexico/ 

Williams, R. (1981). Sociología de la Cultura. Paidós Ibérica, S.A., 

http://www.biblegateway.com/passage/?search=Apocalipsis%2B5%3A8&version=RV
https://tradicionescultura.com.mx/2022/11/15/mayordomias-tradicion-viva-de-mexico/
https://tradicionescultura.com.mx/2022/11/15/mayordomias-tradicion-viva-de-mexico/


183  

Anexos. 

 
Anexo 1. 

 



184  

Anexo 2. 
 

 



185  

Anexo 3. 
 



186  

Anexo 4. 
 



187  

Anexo 5. 
 



188  

Anexo 6. 
 



189  

Anexo 7. 

Índice de Figuras 

Figura 1.Danza. Fragmento del escrito, considerado de la autoría del Mtro. Martínez 

Corro, donde se habla del mismo tema, recurso aportado para El Jarabe Mixteco, 

memorias y documentos por el profesor Ramón Ríos Solano. (Fuente: El jarabe mixteco: 

memorias y documentos, Universidad Tecnológica de la Mixteca, 2020) .......................... 11 

Figura 2. La danza del venado, un ejemplo de danza folklórica mexicana que refleja la 

cosmovisión prehispánica. (Fuente: Secretaría de Cultura, 2022 en 

https://www.cultura.gob.mx/noticias/descargar/c-9651-el-equipamiento-de-bellas-artes- 

permitira-ver-como-nunca-al-ballet-folklorico-de-mexico-amalia-hernandez-asegura-el- 

director..html) ........................................................................................................................ 18 

Figura 3. Amalia Hernández fundó su ballet folklórico en 1952, que ha representado a 

México durante más de 7 décadas (Fuente: Redacción El Universal SLP, 2019 en 

https://sanluis.eluniversal.com.mx/cultura/04-11-2019/10-datos-sobre-el-ballet-de-amalia- 

hernandez-un-tesoro-de-mexico/) ......................................................................................... 23 

Figura 4. La danza de los voladores de Papantla, danza tradicional de origen prehispánico 

Fuente: (México Desconocido, 2010 en https://www.mexicodesconocido.com.mx/los- 

voladores-de-papantla.html) ................................................................................................. 26 

Figura 5. Danza académica en México, expresión artística y cultural en puesta escénica 

(Fuente: Redacción Danzoneros, 2021 en https://almomento.mx/escuela-nacional-de- 

danza-clasica-y-contemporanea-celebra-su-44-aniversario/) ............................................... 28 

Figura 6. Participantes en el Concurso de Huapango, Jacala 2023 (Fuente: Pasión 

Huapanguera, 2023 en 

https://www.instagram.com/p/C0PuEo1PKeP/?utm_source=ig_web_copy_link&igsh=MzRl 

ODBiNWFlZA==) .................................................................................................................. 34 

Figura 7. Mapa del estado de Hidalgo y sus regiones geo culturales, (Fuente: 

http://cultura.hidalgo.gob.mx/) ............................................................................................... 40 

Figura 8 Mapa. Ubicación del municipio de el Cardonal, (Google Earth, s. f.) ................... 41 

Figura 9. Mapa. Ubicación vista satelital de Cuesta Blanca en el municipio de el Cardonal, 

(Fuente Google Earth. (s.f). https://earth.google.com/web/@20.6460374,- 

99.07436731,2086.35340531a,642.11647734d,35y,- 

25.89863011h,1.4639582t,360r/data=OgMKATA) ............................................................... 41 

Figura 10. Gráfica. Población del Municipio de Cardonal. Fuente: Panorama 

Sociodemográfico de Hidalgo, Censo de Población y Vivienda 2020-2021. INEGI ........... 42 

Figura 11 Mapa. Ubicación Cuesta Blanca, (Fuente: Google maps, 2022 

https://maps.app.goo.gl/ryg3VTqituGXsgfj9) ........................................................................ 42 

Figura 12 Vista aérea de Cuesta Blanca 25 de diciembre 2022 (Fuente: Facebook, Feria 

Cuesta Blanca https://www.facebook.com/people/Azteca-digital) ...................................... 43 

Figura 13 Gráfica. Características económicas del Municipio de Cardonal. (Fuente: 

Panorama Sociodemográfico de Hidalgo, Censo de Población y Vivienda 2020-2021. 

INEGI) ................................................................................................................................... 44 

http://www.cultura.gob.mx/noticias/descargar/c-9651-el-equipamiento-de-bellas-artes-
http://www.mexicodesconocido.com.mx/los-
http://www.instagram.com/p/C0PuEo1PKeP/?utm_source=ig_web_copy_link&igsh=MzRl
http://cultura.hidalgo.gob.mx/)
https://earth.google.com/web/%4020.6460374%2C-
http://www.facebook.com/people/Azteca-digital)


190  

Figura 14. Gráfica. Características Educativas en el Municipio de Cardonal. Fuente: 

Panorama Sociodemográfico de Hidalgo, Censo de Población y Vivienda 2020-2021. 

INEGI .................................................................................................................................... 45 

Figura 15 Gráfica. Migración en el Municipio de Cardonal. Fuente: Panorama 

Sociodemográfico de Hidalgo, Censo de Población y Vivienda 2020-2021. INEGI ........... 46 

Figura 16 Gráfica. Migración en el Municipio de Cardonal. Fuente: Panorama 

Sociodemográfico de Hidalgo, Censo de Población y Vivienda 2020-2021. INEGI ........... 46 

Figura 17. Collage de la elaboración de escarcha natural navideña. (Fuente: Cuesta 

Blanca, Cardonal Hgo Mx. en 

https://www.facebook.com/100089992186996/videos/pcb.312009395142131/7209699866 

41137 ) .................................................................................................................................. 57 

Figura 18. Documento expuesto sobre la rendición de cuentas por parte del Comité de la 

construcción de la Iglesia, situado dentro de la iglesia de Cuesta Blanca (Foto: García, 

diciembre 2022) .................................................................................................................... 59 

Figura 19. Invitados de Honor a la fiesta patronal, auditorio comunitario (Foto: García, 23 

de diciembre de 2022) .......................................................................................................... 72 

Figura 20. Grupo de danza de San Miguel Tlazintla, bailando en honor del santo patrono, 

Cuesta Blanca. (Foto: García, 2022) ................................................................................... 73 

Figura 21. Convivencia comunitaria, distribución de alimentos donados por los habitantes 

de Cuesta Blanca. (Foto: García, 2022) .............................................................................. 74 

Figura 22. Padrinos formados para entregar ofrenda a sus “ahijados” en Cuesta Blanca 

(Foto: García, 2022) .............................................................................................................. 77 

Figura 23. Sahumerio de tres patas (Otomí) y copal. (Foto: García, diciembre 2022) ........ 79 

Figura 24. Colocación de escamadas a los santos, auditorio Cuesta Blanca (Foto: García, 

22 de diciembre 2022 ........................................................................................................... 81 

Figura 25. Vista aérea de Cuesta Blanca, elaboración de altar y preparativos para 

celebración principal (Fuente: https://www.facebook.com/people/Azteca-digital) .............. 83 

Figura 26. Peregrinación de los pastorcitos hacia la iglesia, carretera principal de Cuesta 

Blanca, (Foto: García, diciembre 2022) ................................................................................ 85 

Figura 27. Levantamiento de “niños dios” para llevarlos a la iglesia, Cuesta Blanca Fuente: 

(Foto: García, diciembre 2022) ............................................................................................. 86 

Figura 28. Archivo fotográfico de la danza de pastorcitos, situada dentro de la iglesia de 

Cuesta Blanca (Foto: García, diciembre 2022) ................................................................... 87 

Figura 29. Primera capilla de la comunidad de Cuesta Blanca (Foto: García, diciembre 

2022) ..................................................................................................................................... 89 

Figura 30. Pared lateral derecha, placa conmemorativa a la construcción de la capilla 

(Foto: García, diciembre 2022 ............................................................................................. 90 

Figura 31. Fachada de la iglesia Cuesta Blanca en honor al “Niño Dios”, (Fuente: García, 

diciembre 2022) .................................................................................................................... 91 

Figura 32. Fotografía de la primera capilla de Cuesta Blanca (Fuente: archivo fotográfico 

en la iglesia actual) ............................................................................................................... 92 

Figura 33. Inauguración de la iglesia actual, 25 de septiembre 1998 (Fuente: archivo 

fotográfico en la iglesia actual) ............................................................................................. 92 

http://www.facebook.com/100089992186996/videos/pcb.312009395142131/7209699866
file:///C:/Users/DANNIA/Desktop/TESIS/Info/Tesis%20versión%207.docx%23_Toc183536709
file:///C:/Users/DANNIA/Desktop/TESIS/Info/Tesis%20versión%207.docx%23_Toc183536709
http://www.facebook.com/people/Azteca-digital)
file:///C:/Users/DANNIA/Desktop/TESIS/Info/Tesis%20versión%207.docx%23_Toc183536717
file:///C:/Users/DANNIA/Desktop/TESIS/Info/Tesis%20versión%207.docx%23_Toc183536717
file:///C:/Users/DANNIA/Desktop/TESIS/Info/Tesis%20versión%207.docx%23_Toc183536718
file:///C:/Users/DANNIA/Desktop/TESIS/Info/Tesis%20versión%207.docx%23_Toc183536718


191  

Figura 34. Representación de la danza de pastorcitos en la primera capilla de la 

comunidad (Fuente: archivo fotográfico en la iglesia actual) .............................................. 94 

Figura 35. Vestimenta tradicional para ejecutar la danza de pastorcitos (Fuente: archivo 

fotográfico de Cuesta Blanca, diciembre 2022) ................................................................... 96 

Figura 36. Arrullamiento del niño Dios haciendo uso del ayate de ixtle, Cuesta Blanca 

1996 (Fuente: archivo fotográfico de Cuesta Blanca, diciembre 2022) ............................... 97 

Figura 37. Danza de pastorcitos en la iglesia de Cuesta Blanca (Foto: García, 2022) ....... 99 

Figura 38. Parte final de la danza, los niños se posicionan al frente del altar, Cuesta 

Blanca 24 de diciembre Fuente: (Foto: García, 2022) ...................................................... 100 

Figura 39. Final juvenil del 48 concurso nacional de huapango San Joaquín, Qro 2017 

Fuente: (SOYPATOLO, 2017) ........................................................................................... 108 

Figura 40. Convocatoria para el concurso de Huapango de Cuesta Blanca edición 2022 

(Fuente: web, https://www.facebook.com/huapangoculturaytradicion/photos/) ................ 114 

Figura 41. Mapa. Vista del centro de Cuesta Blanca, la iglesia y el auditorio donde se 

celebra el Concurso de Huapango. (Fuente Google Earth. (n.d.). 

https://earth.google.com/web/@20.6460374,- 

99.07436731,2086.35340531a,642.11647734d,35y,-25.89863011h,1.4639582t,3 ........... 119 

Figura 42. Primer concurso de Huapango en San Miguel Tlazintla (Fuente: Trio Dinástico 

Olvera, 2019. En: https://youtu.be/vDXzEb2iH_c?si=Nz53eO133G_hUnzQ) .................... 123 

Figura 43. Concurso de Huapango Tradicional en la comunidad de San Cristóbal (Fuente: 

Ramírez, 2020. En: https://www.youtube.com/watch?v=Pl_a9aD8m58) ........................... 123 

Figura 44. Baile de feria acompañados de trio de huapango, auditorio de Cuesta Blanca 

(Foto: García, diciembre 2022) .......................................................................................... 124 

Figura 45. Practicando el estilo hidalguense en auditorio ejidal (Fuente: archivo personal 

Daniel Rubio Lugo, Cuesta Blanca, 2013) ......................................................................... 126 

Figura 46. Primeros entrenamientos en auditorio ejidal (Fuente: archivo personal Daniel 

Rubio Lugo, Cuesta Blanca, 2013) ..................................................................................... 127 

Figura 47. Maestro Daniel con Daisy Clemente, integrantes de Cuesta Blanca, campeones 

de estilo hidalguense en la categoría infantil (Fuente: archivo personal Daniel Rubio Lugo, 

Jacala, 2013) ...................................................................................................................... 128 

Figura 48. Grupo de danza consolidado, representando a Cuesta Blanca el día de la 

danza en Teatro de la ciudad San Francisco (Fuente: archivo personal Daniel Rubio Lugo, 

Pachuca de Soto Hidalgo, 2014) ........................................................................................ 129 

Figura 49. Organizadores, conductor, jurado y músicos acompañantes. (Foto, García, 

diciembre 2022) .................................................................................................................. 134 

Figura 50. Trío de Son y Huapango Huasteco Los Descarados. (Foto. García, 2022) ..... 136 

Figura 51. Integrante de la comunidad LGBTTTIQ+ participando en video promocional de 

huapango (Fuente: Alma Huapanguera, 2022. En: 

https://youtu.be/kCcymSVHvAw?si=zoEFtqp19Teg_bEj)................................................... 139 

Figura 52. Primer concurso de Huapango Tradicional en la comunidad de Almolón, 

Eloxochitlan Hidalgo, participando pareja LGBTTIQ+ (Foto. Guerrero, 2023.) ................ 140 

Figura 53 Transmisión en vivo, Concurso Nacional De Baile De Huapango Cuesta Blanca 

Cardonal 2022. Patrocinadores de video Azteca Digital. (Fuente: 

https://www.facebook.com/100063595029524/videos/524576192778546/) ...................... 159 

http://www.facebook.com/huapangoculturaytradicion/photos/)
https://earth.google.com/web/%4020.6460374%2C-
http://www.youtube.com/watch?v=Pl_a9aD8m58)
http://www.facebook.com/100063595029524/videos/524576192778546/)


192  

Anexo 8. 

Índice de Tablas 

Tabla 1. Población Cuesta Blanca. Fuente: Panorama Sociodemográfico de Hidalgo, 

Censo de Población y Vivienda 2020-2021. INEGI ............................................................. 43 

Tabla 2. Descripción del proceso de construcción de edificios de Cuesta Blanca como 

comunidad independiente Fuente: (Granados, 2015) .......................................................... 50 

Tabla 3. Cuadro comparativo de baile de huapango academizado ................................... 112 
 




